



# بست مِرَّاللهِ الرَّحِ الرَّحِ الرَّحِ الرَّحِ الرَّحِ الرَّرِ الرَّحِ الرَّمِ الرَّحِ الرَّمِ الرَّمِ الرَّمِ مقوق المطابعة الثاليثة الطابعة الثاليثة ١٤١٨ مد - ١٩٩٨م



ئِیرُوت فَرَدَات ۔ جنوب سیّارالدَّرك ۔ شِناء الشّامِت هـَاتف: ۱۲۰۵۷ ۔ شلفاكش: ۸۱۰۵۷ صَ.بُ : ۱۳/۵۲۴۰

دمشتق حلبُوني - جنادة الشتيخ تاج مانقن المكنب: ٢٢٤٥٨٢٢ ـ تلفناكس: ١٣٤٢٦٩٤ المننل: ٣٤٩٧٥ ـ صبب ١٣٤٩٢١





تا ليون الإمام أحب د برمجد برعب دالرحمن بن قدامة المقدسي المتوفي سَنَة ٧٤٢ رَحْبُهُ الله

نغربظ دنغديم الدكتوروهبت الزجيلي رئيش فسط لفِقه إبديشعري وَمَذا هِبه بِجامِعَة دمشق

جَفَّفَهُ وَخَرَّجَ اَجَادِيثَهُ وَعَلَّنَ عَلَيْهُ محرهِ سبي سليان معرهِ سبي سليان

פלתליית



## تقديم الكتاب للأستاذ الدكتور وهبة الزحيلي رئيس قسم الفقه الإسلامي ومذاهبه بجامعة دمشق

هذا الكتاب «مختصر منهاج القاصدين» كتاب عظيم الفائدة، جليل القدر، واضح التأثير، مشهور شهرة أصله، درسناه صغاراً في المرحلة الثانوية، وتابعنا الإفادة منه كباراً، وجعلناه منهج حياة المسلم، وشعلة طريق المؤمن، لأنه جامع لأصول الأخلاق والتربية الإسلامية الرصينة، ويصحح أفكار المسلم ويهذب مشاعره ومقاصده، ويصلح النفس والقلب والعمل، ويربي الإنسان تربية قديمة حازمة تنفعه في مواطن الأزمة، وحالات الشدة والضعف، والارتفاع والهبوط في عالم الدنيا.

أصل الكتاب هو «إحياء علوم الدين» للإمام أبي حامـد الغزالي (٥٠٥ هـ) حجـة الإسلام والمسلمين، وصاحب الفلسفة الإسلامية النقية من تأثيرات الفلسفات الاخرى المادية أو الإلحادية.

اختصره أولًا العلامة العَلَم عبد الـرحمن بن الجوزي (٥٩٧ هـ) حـاذفاً الأحــاديث المعضوعة من «الإحياء» ومثبتاً مكانها الأحاديث الصحيحة، ومتجاوزاً القصص والحكايات التي لا جدوى فيها، ومركزاً على أهداف الإحياء وأفكاره وغاياته الإصلاحية الأساسية

فكان «مختصر منهاج القاصدين» هو مختصر المختصر، حيث قام العلامة أحمد بن عبد الرحمن بن محمد بن محمد بن قدامة المقدسي (٦٨٩ هـ) بحذف المادة الفقهية الفرعية من الكتاب، واقتصر على الموضوعات الأصلية التي احتواها، ببراعة المتأمل، ودقة العالم، وفكر الحصيف، وبعد نظر الناقد الفاحص. وذلك بمقدار يعادل تقريباً أكثر من عشر كتاب الإحياء. والمعروف باسم عهد الرحمن أو غيره منسوباً إلى ابن قدامة المقدسي كثيرون، فهناك موفق الدين عبد الله بن أحمد المعروف بابن قدامة (٦٢٠ هـ) صاحب كتاب المغني (ثمانية مجلدات) على متن «مختصر الخرقي» في الفقه الحنبلي بل ومذهب اللغة من فقهاء الصحابة والتابعين، والمذاهب الفقهية المختلفة، فهو أهم وأفضل كتاب في الفقه

المقارن والأدلة الفقهية الشرعية إذا استثنينا كتاب المجموع للإمام النووي، وكتاب المحلى لابن حزم الظاهري وبداية المجتهد لابن رشد، وهناك شمس الدين عبد الرحمن بن قدامة (٦٨٢ هـ) صاحب الشرح الكبير على متن المقنع المطبوع في اثني عشر مجلداً بمطبعة المنار مع كتاب المغنى لابن قدامة الموفق.

واختصر أيضاً العلامة الشيخ محمد جمال الدين القاسمي الدمشقي كتاب «إحياء علوم الدين» في كتاب بعنوان «موعظة المؤمنين من إحياء علوم الدين» وهو اختصار دقيق، يتميز بدقة المؤلف الخبير، وبذوق العالم الذي يحسن الاختيار مع المحافظة على عناوين وأصول الكتاب الأصلي، وتميز عمله العلمي كما جاء في مقدمته: «موضوع ذكرى العامة موضوع جليل، لا يصلح له إلا كل حكيم نبيل، أتدري من المذكر أو الواعظ أو المرشد؟ هو إنسان حافظ لحدود الله، قائم على إرشاد العقول، وتهذيب النفوس، وتثقيف الأذهان، وتنوير المدارك، وتصحيح المعتقدات، وإبانة سر العبادات، وإماطة ما غشي الأفهام القاصرة من غياهب الجهالة وتراث الضلالة».

مضمون «مختصر القاصدين» أو موضوعه يشمل جانباً من العبادات، والعادات، والمكاسب والإصلاح الاجتماعي والعقيدة والأخلاق والتصوف والتاريخ، وخماتمه بباب جميل في سعة رحمة الله تعالى.

أما الجانب الفقهي: ففيه كلام رائع عن النية وحقيقتها وفضلها والإخلاص والصدق والصلاة وآدابها وحكمتها التشريعية، والزكاة وأسرارها، وقيام الليل وفضائله والصدقات التطوعية وفضائلها، والصوم وأسراره ومهماته، والحج وأسراره وغاياته، وفضائلها وأحوالها، والتوبة وشروطها وأركانها وأقسام الذنوب وكيفية توزع الدرجات في الأخرة، وجهاد النفس والعدو الداخلي والخارجي.

وفيما يسمى ربع العادات كلام مهم عن آداب الأكبل والاجتماع، وآداب النكاح ومقاصده وفوائده وآداب المعاشرة وآداب الولادة. وآداب المكاسب والمعاش، والحلال والحرام وآداب السفر.

وفي مجال الإصلاح الاجتماعي: كلام دقيق شامل عن آداب الصحبة والأخوة وحقوق المسلم والرحم والجوار، وآداب السماع والغناء، وآداب المعيشة وأخلاق النبوة، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وبيان المنكرات المألوفة في العادات.

وفي التصوف: تبيان طريف ودقيق في الشرع عن العزلة والمخالطة ورياضة النفس وتهذيب الطبائع، ومعالجة أمراض القلب وكسر شهوتي البطن والفرج، وذم الدنيا، والرجاء والخوف، والزهد وحقيقته وفضيلته ودرجاته وأقسامه، والفقر والمفاضلة بينه وبين الغنى، وتحريم السؤال من غير ضرورة، وآداب الفقير المضطر في السؤال، والمحبة والشوق، والمحاسبة والمراقبة، محاسبة النفس ومعاتبتها وتوبيحها، وذكر الموت وما بعده وما يتعلق به، وذكر القبر وأحوال الميت، والأسباب المقوية لحب الله تعالى وتفاوت الناس في الحب، وبيان السبب في قصور أفهام الخلق عن معرفة الله تعالى (ص ٣٤٩).

ويغلب على الكتاب التحدث والتركيز على الأخلاق الشخصية والاجتماعية، باعتبارها أساس تقدم الأمم والشعوب، وعماد الحضارة والمدنية والعمران، وأنها جانب مكمل جوهري للعقيدة والعبادة والمعاملات، وكان الكلام فياضاً ومقتبساً من هدي القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة، واشتمل على مبدأ تهذيب الخلق، وعلامات حسن الخلق، وآفات اللسان، وترك الغيبة والنميمة، وذم الغضب والحقد والحسد والكبر والعجب، وذم البخل والحرص والطمع، وفضل الإيثار، وذم الجاه والرياء (ص ٢٢٠ \_ ٢٢٨) وذم الكبر والعجب والغسرور (ص ٢٣٢ ـ ٢٥٤) وفضل الصبر والشكر وبيان النعم وحقيقتها (ص ٢٧٢ ـ ٢٩٩)).

وفي مجال العقيدة: تركيز على التفكر، وصون مبدأ التوحيد، والتأكيد على التوكل وفضيلته.

وتضمن الكتاب بحوثاً عن الغيبيات والتاريخ النضر عن وفاة الرسول صلى الله عليه وآله وسلم وأوصافه وأخلاقه، وعن الخلفاء الراشدين، وحقيقة الموت وعظاته، وما بعد الموت، وأوصاف جهنم وأوصاف الجنة.

والخلاصة: هذا الكتاب فريد من نوعه، يعنى بالتربية والأخلاق، وعلاج النفس والمجتمع، وتحسين الصلة المعنوية القلبية بالله تعالى، يشمل العبادات والمعاملات والأخلاق والعقائد والتصوف، ولا يستغني عنه مسلم حريص على التأدب بأدب النبوة، والتخلق بأخلاق القرآن المجيد.

والكتاب وإن طبع عدة مرات إلا أن هذه الطبعة تمتاز بما يلي:

- إيراد كثير من التعليقات اللغوية والعلمية والشرعية المفيدة.
- تخريج الأيات القرآنية، وتخريج الأحاديث النبوية مع الإحالة إلى أرقامها في مصادرها.
  - التنبيه على الإسرائيليات والموضوعات.
  - فهارس الأحاديث بترتيب أبجدي لأوائل الأحاديث.
    - ـ بيان مفيد لمراجع التحقيق.

وفق الله الأمة وجيلها وشبابها وعلماءها لالتزام ما جاء في هذا الكتاب، سبحانه فهو الموفق إلى سواء الصراط.

وهبة مصطفى الزحيلي

# بست عِرَاللهُ الرُّحِهٰ وَالرَّحِهِ وَالرَّحِيْمِ

#### مقدمة التحقيق

الحمد لله رب العالمين نحمده ونستعينه ونستغفره ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له وأشهد أن لا إله إلا هو وحده لا شريك له وأن محمداً عبده ورسوله أرسله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره الكافرون وبعد:

فهذا كتاب «مختصر منهاج القاصدين» للإمام العلامة نجم الدين أبو العباس أحمد بن عبد الله بن أبي عمرو بن قدامة المقدسي الحنبلي اختصره من كتاب «منهاج القاصدين» للإمام عبد الرحمن بن الجوزي الذي اختصر المنهاج من كتاب «إحياء علوم الدين» للإمام الغزالي.

وإحياء علوم الدين يعتبر بحق القانون العام للمسلم التقي الصالح، ذلك أن الإمام الغزالي قد جمع فيه من أنواع الأخلاق والآداب الشيء الكثير، وقام بتفسيرها وتحليلها وشرحها والحض عليها، وكذلك كان الأمر بالنسبة للأخلاق الفاسدة فحللها وحذر منها، فجاء كتاباً فريداً من نوعه وفكرته وطريقته على أن «إحياء علوم الدين» على ما فيه من خصوصية وميزة لكنه تعرض لكثير مؤيد وبعض معارض وناقد على أن النقد الأساسي ينحصر فيه ببعض الأحاديث التي قال عنها العراقي لم أجد لها أصلاً، أو وصل الحكم في بعضها إلى درجة الوضع، وكان في مقدمة الناقدين له العالم الكبير الإمام ابن الجوزي، فقد نقد العالم للعالم كما أورد ذلك ابن الجوزي في مقدمة كتابه «منهاج القاصدين» ولكنه لم يكتف بالقول فقط بل عمد إلى أمر عملي فرجع إلى الأحاديث التي انتقد عليها الغزالي في الإحياء فحذفها وأثبت مكانها المقبول أو اكتفى بالأحاديث المقبولة وأورد في الغزالي في الإحياء فحذفها وأثبت مكانها المقبول أو اكتفى بالأحاديث المقبولة وأورد في كتابه من القصص والأثار التي تصل بالمسلم إلى الهدف الإسلامي المنشود وسمى كتابه

«منهاج القاصدين» ولكنه سار على مخطط الغزالي في كتابه «الاحياء» ثم اختصر «منهاج القاصدين» مختصراً للمختصر وهو مع صغر حجمه غزير في نفعه عظيم في فائدته يقدم لطالب العلم خصوصاً وللمسلم عموماً منهجاً فريداً مختصراً نافعاً يمكنه من السير عليه والرجوع إليه.

لما لم نجد نسخة من هذا الكتاب مستوفاة الشروط في العمل والإخراج كان لنا شرف هذه المبادرة الطيبة نرجوا أن نكون ممن أحسننا ولم نكن من الذين أساؤوا أو أخطؤوا الطريق .

على كل حال : بذلنا جهدنا والله نسأل أن يتقبل عملنا هذا منا وسائر أعمالنا وأن يجعلها نوراً في صحائفنا يوم لا ينفع مال ولا بنون نعم المولى ونعم المجيب .

#### عملنا في التحقيق:

- ١ ـ مقابلة النص على النسخ المطبوعة .
  - ٢ ـ تخريج شامل للآيات الكريمة .
- ٣ ـ تخريج شامل للأحاديث الشريفة وعزوها إلى مصادرها مع الحكم على
   الحديث عند الحاجة (وهذه ميزة خاصة في هذه الطبعة).
  - ٤ ـ قمنا بشرح الغوامض من الألفاظ لتتم الفائدة للعامة والخاصة .
    - ٥ \_ علقنا على ما يحتاج التعليق عليه .
- ٦ ـ أخرجنا النص إخراجاً متميز ، حيث بينا الآيات الكريمة والأحاديث الشريفة
   من خلال النص .

المحققان

# ترجمة أبي الفرج بن الجوزي مؤلف أصل هذا الكتاب وهو منهاج القاصدين

الشيخ العلامة الحافظ المفسر شيخ الإسلام مفخر العراق جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد بن عبيد الله بن حمادي بن أحمد بن محمد بن الفقيه جعفر بن عبد الله بن الفقيه عبد الله بن الفقيه عبد الله بن الفقيه القاسم بن محمد بن أبي بكر الصديق القرشي رضي الله عنه. ولد سنة تسع أو عشر وخمسمائة كان رأساً في التذكير والوعظ والإرشاد بلا منافس يقول النظم الرائق والنثر الفائق بديهاً ويسهب ويعجب ويطرب لم يأت قبله ولا بعده مثله فهو حامل لواء الوعظ، والقيم بفنونه، مع الشكل الحسن، والصوت الطيب، والوقع في النفوس، وحسن السيرة، كان بحراً في التفسير، علامة في السير والتاريخ، موصوف بحسن الحديث، ومعرفة فنونه، فقيهاً، عليماً بالإجماع والاختلاف، ذا ذكاء وضبط واستحضار، وإكباب على الجمع والتصنيف مع التحمل وحسن الشارة، ورشاقة العبارة، ولطف الشمائل، والأوصاف المسير/ الموضوعات/ المنتظم في تاريخ الملوك الأمم/ زاد المعاد/ صفة الصفوة/ المسير/ الموضوعات/ المنتظم في تاريخ الملوك الأمم/ زاد المعاد/ صفة الصفوة/ المدهش/ أخبار الأخبار/ تلبيس إبليس/ صيد الخاطر/ منهاج القاصدين/ وغيرها الكثير والكثير.

وكان ذا خط عظيم، وصيت بعيد في الوعظ، يحضر مجالسه الملوك والوزراء، وبعض الخلفاء، والأثمة الكبار، لا يكاد المجلس ينقص عن ألوف كثيرة.

قال يوماً في وعظه للخليفة:

«يا أمير المؤمنين، إن تكلمت، خفت منك، وإن سكت، خفت عليك، وأنا أقدم

خوفي عليك على خوفي منك، فقول الناصح اتق الله، خير من قول القائل أنتم أهل بيت مغفور لكم».

توفي رضي الله عنه سنة سبع وتسعين وخمسمائة(١).

<sup>(</sup>١) أنظر ترجمته في سير أعلام النبلاء (٣٦٥/٣١١ ـ ٣٨٤).

#### مقدمة المؤلف

#### بسم الله الرحمن الرحيم وبه نستعين:

قال الشيخ الإمام العالم العامل الزاهد العابد الأوحد العلامة، نجم الدين أبو العباس أحمد بن الشيخ الإمام العالم العامل الزاهد العابد العلامة، عز الدين أبي عبد الله محمد بن الشيخ الإمام العالم العامل الزاهد العابد العلامة شيخ الإسلام مفتي الأنام، سيد العلماء والحكام، شمس الدين أبي محمد عبد الرحمن بن الشيخ الإمام العالم العامل العارف الزاهد الورع شيخ الإسلام، أبي عمر محمد بن أحمد بن محمد بن قدامة، المقدسي الحنبلي رضى الله عنه.

الحمد لله الذي عم برحمته جميع العباد، وخص أهل طاعته بالهداية إلى سبيـل الرشاد، ووفقهم بلطفه لصالح الأعمال، ففازوا ببلوغ المراد.

أحمده حمد معترف بجزيل الأرفاد، وأعوذ به من وبيل الطرد والإبعاد، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، شهادة أدخرها ليوم الميعاد.

وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، موضح طريق الهدى والسداد، قامع الجاحدين والملحدين من أهل الزيغ والعناد، صلى الله تعالى عليه وعلى آله الأكرمين الأجواد، صلاة تبلغه بها نهاية الأمل والمراد.

وبعد: فإني كنت وقفت مرة على كتاب: «منهاج القاصدين» للشيخ الإمام العالم الأوحد جمال الدين بن الجوزي، رحمه الله تعالى، فرأيته من أجل الكتب وأنفعها، وأكثرها فوائد، فحصل عندي بموقع، ورغبت في تحصيله ومطالعته، فلما تأملته ثانياً، وجدته فوق ما كان في نفسي، لكن رأيته كتاباً مبسوطاً، فأحببت أن أعلق منه هذا المختصر الذي قد احتوى مقاصده، وجل مهماته وفوائده، سوى ما ذكر في أوائله من مسائل ظاهرة تتعلق بالفروع، فإنها مشهورة في كتب الفقه المستفيضة بين الناس، إذ كان المقصود من الكتاب غير ذلك.

ولم ألتزم فيه المحافظة على ترتيبه وذكر ألفاظه بعينها، بل ذكرت بعضها بالمعنى قصداً للاختصار، وربما ذكرت فيه حديثاً أو شيئاً يسيراً من غيره إن كان مناسباً له، والله تعالى أعلم.

قال المصنف(١) \_ رحمه الله تعالى \_ بعد فراغه من الخطبة:

أمّا بعد فإني رأيتك أيها المريد الصادق، والعازم الجازم، قد وطنت نفسك على التخلي عن فضول الدنيا الشاغلة، وعزمت على الانقطاع إلى الآخرة، علماً منك أن مخالطة الخلق توجب التخليط، وإهمال المحاسبة للنفس أصل التفريط، وأن العمر إن لم يستدرك أدركه الفوت، وأن مراحل الأنفاس تسرع بالراكب إلى منزل الموت. فنظرت أي أنيس من الكتب تستصحبه في خلوتك، وتستنطقه في حال صمتك، فإذا أنت تؤثر كتاب «إحياء علوم الدين» وتزعم انفراده في جنسه، ونفاسته في نفسه.

فاعلم أن في كتاب «الاحياء» آفات لا يعلمها إلا العلماء، وأقلها الأحاديث الباطلة الموضوعة والموقوفة وقد جعلها مرفوعة، وإنما نقلها كما اقتراها لا أنه افتراها، ولا ينبغي التعبد بحديث موضوع، والاغترار بلفظ مصنوع.

وكيف أرتضي لك أن تصلي صلوات الأيام ولياليها، وليس فيها كلمة قالها رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وكيف أوثر أن يطرق سمعك من كلام المتصوفة الذي جمعه وندب إلى العمل به مالا حاصل له من الكلام في الفناء، والبقاء، والأمر بشدة الجوع، والخروج إلى السياحة في غير حاجة، والدخول في الفلاة بغير زاد، إلى غير ذلك مما قد كشفت عن عواره(٢) في كتابى المسمى بد وتلبيس إبليس».

وسأكتب لك كتاباً يخلو عن مفاسده، ولا يخل بفوائده، أعتمد فيه من النقول الأصح والأشهر، ومن المعنى الأثبت والأجود، وأحذف ما يصح حذفه وأزيد ما يصلح أن يزاد.

ثم قال بعد ذلك: وإذ قد صح عزمك على العزلة لاستيفاء حق الحق من النفس، والأخذ على يدها، فليكن وكيلك [عليها] العلم، وكن باحثاً عن دقائق هواها لعلك تسلم، واحذر سبيل أحد رجلين:

<sup>(</sup>١) يعني ابن الجوزي رحمه الله تعالى .

<sup>(</sup>٢) العوار: العيب.

عالم عرف الجدال في الفقه واقتنع برئاسته، أو نال القضاء فسعى في حفظ منزلته، أو زخرف الوعظ فضيق أعين شبكته.

أو زاهد يتقلب برأيه الفاسد في جهالته، ويتقرب بتقبيل يده واعتقاد بركته، ويعمل بهواه دون شرع الله وسنته.

فهذان عادلان عن منهاج الصواب، مقتنعان بقشور الأعمال عن خالص اللباب، خادعان للمبتدئين بلامع السراب. وطريقهما بمعزل عن سنن السلف الصالح الذي هو جادة الاستقامة وطريق السلامة.

وسأدرك لك في هذا الكتاب إن شاء الله من أخبارهم ما يدل على آثارهم، وكتابنا هذا يحتاج إليه المنتهي، كما يفتقر إليه المبتدي، لأن فيه أسرار العبادات، والتحذير من آفات المعاملات. وقد جعله المصنف أربعة أرباع:

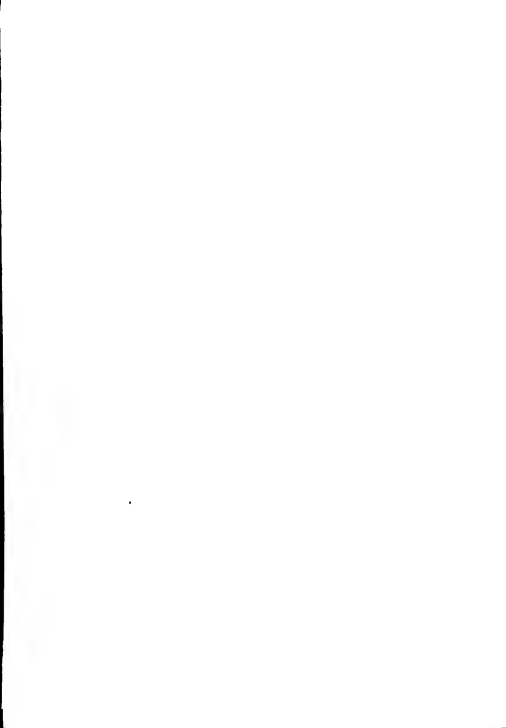
الأول: ربع العبادات.

والثاني: ربع العادات.

والثالث: ربع المهلكات.

والرابع: ربع المنجيات.

وكل واحد من هذه الأقسام الأربعة يشتمل على كتب، وأبواب، وفصول. فمن أقسام الربع الأول:



# كتاب العلم وفضله وما يتعلق به

قال الله تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (١٠. وقال تعالى: ﴿ يَرْفَعَ اللَّهُ ٱللَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْمِلْمَدَرَجَنَتُ ﴾ (١٠. قال ابن عباس رضي الله عنهما: للعلماء درجات فوق المؤمنين بسبعمائة درجة، ما بين كل درجتين مسيرة خمسمائة عام. وقال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْمُلْمَنَوّاً ﴾ (٣٠.

وفي «الصحيحين»(٤) من حديث معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين».

وعن أبي أمامة رضي الله عنه قال: ذكر لرسول الله على رجلان: أحدهما: عابد، والآخر: عالم، فقال رسول الله على العالم على العابد كفضلي على أدناكم»، ثم قال رسول الله على النائحة، وأهل السموات والأرض، حتى النملة في جحرها، قال رسول الله على الناس الخير» رواه الترمذي(°) وقال: حديث حسن وحتى الحوت ليصلون على معلمي الناس الخير» رواه الترمذي(°) وقال: حديث حسن صحيح. وفي حديث آخر: «فضل العالم على العابد كفضل القمر ليلة البدر على سائر الكواكب؛ وإن العلماء ورثة الأنبياء، وإن الأنبياء لم يورثوا ديناراً ولا درهماً، وإنما ورثوا

<sup>(</sup>١) الزمر، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٢) المجادلة، الآية: ١١.

<sup>(</sup>٣) فاطر، الآية: ٢٨.

 <sup>(</sup>٤) رواه البخاري الحديث (٧١). ومسلم الحديث (١٠٣٧) في الزكاة باب النهي عن المسألة. ورواه
 أيضاً أحمد (٤/٢٩ ـ ٩٣ ـ ٩٥ ـ . . ) الترمذي (٢٦٤٧).

<sup>(</sup>٥) رواه الترمذي (٢٦٨٦).

العلم، فمن أخذ به أخذ بحظ وافر، رواه الترمذي، وأبو داود، وابن ماجه (١).

وعن صفوان بن عسال رضي الله عنه، أن النبي ﷺ قال: «إن الملائكة لتضع أجنحتها لطالب العلم رضى بما يطلب؛ رواه الإمام أحمد، والترمذي، وابن ماجه (٢).

قال الخطابي: في معنى وضعها أجنحتها ثلاثة أقوال:

أحدها: أنه بسط الأجنحة.

الثاني: أنه بمعنى التواضع تعظيماً لطالب العلم.

الثالث: أنه المراد به النزول عند مجالس العلم وترك الطيران.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «من سلك طريقاً يلتمس فيه علماً سهل الله له به طريقاً إلى الجنة» رواه مسلم (٣). وروي عنه ﷺ أنه قال: «من جاءه المموت وهو يطلب العلم ليحيي به الإسلام، كان بينه وبين الأنبياء في الجنة درجة واحدة» (٤) وفيه أخبار كثيرة.

وكان بعض الحكماء يقول: ليت شعري، أي شيء أدرك من فاته العلم، وأي شيء فات من أدرك العلم.

ومن فضائل التعليم ما أخرجاه في «الصحيحين» (٥) عن سهل بن سعد، أن رسول الله عنه الله عنه: «لأن يهدي الله بك رجلًا واحداً خير لك من أن يكون لك حُمْرُ النَّمَمِ».

وقال ابن عباس: «إن الذي يعلم الناس الخير تستغفر له كل دابة حتى الحوت في البحر». وروي نجو ذلك في حديث مرفوع إلى النبي ﷺ (١).

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٣٦٤١ و ٣٦٤٣) والترمذي (٣٦٨٣ و ٢٦٨٤) وابن ماجه (٣٢٣).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (٤/ ٢٢٩ و ٢٤١) وأبو داود (٣٦٤١ ـ ٣٦٤٢) والترمذي (٣٥٣٩ و ٣٥٣٩). وقال حديث حسن صحيح، وابن ماجه (٢٢٣).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٦٩٩) ورواه أبو داود (٤٩٤٦) والترمذي (١٤٢٥).

<sup>(</sup>٤) أورده الحافظ المنذري في الترغيب والترهيب (٩٦/١) وعزاه إلى الطبراني في الأوسط وعزاه المعراقي في تخريج أحاديث الإحياء (٩/١) إلى ابن السني في رياضة المتعلمين من حديث الحسن مرسلاً.

 <sup>(</sup>۵) رواه البخاري (۲۷۸۳) و (۳٤۸۹) ومسلم (۲۴۰۳).
 ورواه عن سهل بن سعد أبو داود (۲۲۲۱).

<sup>(</sup>٦) ذكره المنذري في الترغيب والترهيب (١٠١/١) وقال رواه البزار من حديث عائشة.

فإن قيل: ما وجه استغفار الحوت للمعلم؟.

فالجواب: أن نفع العلم يعم كل شيء حتى الحوت، فإن العلماء عرفوا بالعلم ما يحل ويحرم، وأوصوا بالاحسان إلى كل شيء حتى إلى المذبوح والحوت، فألهم الله تعالى الكل الاستغفار لهم جزاءاً لحسن صنيعهم.

وعن أبي موسى رضي الله عنه قال: «قال رسول الله ﷺ: «إن مثل ما بعثني الله به من الهدى والعلم، كمثل غيث أصاب أرضاً، فكانت منها طائفة طيبة قبلت الماء، فأنبتت الكلأ والعشب الكثير، وكانت منها أجادب أمسكت الماء، فنفع الله بها الناس، فشربوا وسقوا وزرعوا، وأصاب منها طائفة أخرى، إنما هي قيعان لا تمسك ماء ولا تنبت كلأ. فذلك مثل من فقه في دين الله ونفعه الله بما بعثني به فعلم وعلم، ومثل من لم يرفع بذلك رأساً ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به اخرجاه في «الصحيحين»(١).

فانظر رحمك الله إلى هذا الحديث ما أوقعه على الخلق، فإن الفقهاء أولي الفهم، كمثل البقاع التي قبلت الماء فأنبتت الكلأ، لأنهم علموا وفهموا، وفرعوا وعلموا. وغاية الناقلين من المحدثين الذين لم يرزقوا الفقه والفهم، أنهم كمثل الأجادب التي حفظت الماء فانتفع بما عندهم. وأما الذين سمعوا ولم يتعلموا ولم يحفظوا، فهم العوام الجهلة.

وقال الحسن رحمه الله: لولا العلماء لصار الناس مثل البهائم. وقال معاذ بن جبل رضي الله عنه: تعلموا العلم، فإن تعلمه لله خشية، وطلبه عبادة، ومدارسته تسبيع، والبحث عنه جهاد، وتعليمه لمن لا يعلمه صدقة، وبذله لأهل قربة، وهو الأنيس في الوحدة، والصاحب في الخلوة (٢٠).

وقال كعب رحمه الله: أوحى الله تعالى إلى موسى عليه السلام أن: تعلم يا موسى الخير وعلمه للناس، فإني منور لمعلم الخير ومتعلمه قبورهم حتى لا يستوحشوا بمكانهم.

#### فصل

قد روي عن أنس بن مالك رضي الله عنه، عن النبي ﷺ أنه قال: وطلب العلم فريضة على كل مسلم». رواه أحمد في والعلله(٣).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧٩) ومسلم (٢٢٨٢) ورواه أحمد (٤/٣٩٩).

 <sup>(</sup>٢) أورده الحافظ المنذري في الترغيب والترهيب (١/ ١٩٥) عن معاذ مرفوعاً وقال: رواه ابن عبد البر النمري في كتاب العلم وقال: هو حديث حسن ولكن ليس له إسناد قوي.
 وقد رويناه من طرق شتى موقوفاً كذا قال رحمه الله ورفعه غريب جداً.

<sup>(</sup>٣) ورواه ابن ماجه الحديث (٢٢٤). 🚆

قال المصنف رحمه الله تعالى: اختلف الناس في ذلك.

فقال الفقهاء: هو علم الفقه، إذ به يعرف الحلال والحرام.

وقال المفسرون والمحدثون: هو علم الكتاب والسنة، إذ بهما يتـوصل إلى العلوم كلها.

وقالت الصوفية: هو علم الإخلاص وآفات النفوس.

وقال المتكلمون: هو علم الكلام، إلى غير ذلك من الأقوال التي ليس فيها قـول مرضي، والصحيح أنه علم معاملة العبد لربه.

والمعاملة التي كُلُّفَها على ثلاثة أقسام:

اعتقاد، وفعل، وترك.

فإذا بلغ الصبي، فأول واجب عليه تعلم كلمتي الشهادة وفهم معناها وإن لم يحصل ذلك بالنظر والدليل، لأن النبي ﷺ اكتفى من أجلاف العرب بالتصديق من غير تعلم دليل، فذلك فرض الوقت، ثم يجب عليه النظر والاستدلال.

فإذا جاء وقت الصلاة، وجب عليه تعلم الطهارة والصلاة، فإذا عاش إلى رمضان وجب عليه تعلم الزكاة؛ وإن وجب عليه تعلم الزكاة؛ وإن جاء وقت الحج وهو مستطيع وجب عليه المناسك.

وأما التروك، فهو بحسب ما يتجدد من الأحوال، إذ لا يجب على الأعمى تعلم ما يحرم النظر إليه، ولا على الأبكم تعلم ما يحرم من الكلام، فإن كان في بلد يتعاطى فيه شرب الخمر ولبس الحرير، وجب عليه أن يعرف تحريم ذلك.

وأما الاعتقادات، فيجب علمها بحسب الخواطر، فإن خطر له شك في المعاني التي تدل عليها كلمتا الشهادة، وجب عليه تعلم ما يصل به إلى إزالة الشك، وإن كان في بلد قد كثرت فيه البدع، وجب عليه أن يتلقن الحق، كما لو كان تاجراً في بلد قد شاع فيه الربا وجب عليه أبد أب

وينبغي أن يتعلم الإيمان بالبعث والجنة والنار.

وقال السخاوي في «المقاصه الحسنة» (۲۸۲) ورواه ابن عبد البر في العلم من حديث حفص بن
 سليمان وحفص ضعيف جداً بل اتهمه بعضهم بالكذب والوضع وقيل عن أحمد أنه صالع.

فبان بما ذكرنا أن المراد بطلب العلم الذي هو فرض عين: ما يتعين وجوبه على الشخص.

فأما فرض الكفاية، فهو كل علم لا يستغنى عنه في قوام أمور الدنيا، كالطب، إذ هو ضروري في حاجة بقاء الأبدان على الصحة. والحساب؛ فإنه ضروري في قسمة المواريث والوصايا وغيرها.

فهذه العلوم لو خلا البلد عمن يقوم بها خرج أهل البلد، وإذا قام بها واحد، كفى وسقط الفرض عن الباقين.

ولا يتعجب من قولنا: إن الطب والحساب من فروض الكفاية، فإن أصول الصناعات أيضاً من فروض الكفاية؛ كالفلاحة والحياكة؛ بل الحجامة، فإنه لو خلا البلد عن حجام لأسرع الهلاك إليهم، فإن الذي أنزل الداء أنزل الدواء وأرشد إلى استعماله. وأما التعمق في دقائق الحساب، ودقائق الطب وغير ذلك، فهذا يعد فضلة، لأنه يستغنى عنه.

وقد يكون بعض العلوم مباحاً، كـالعلم بالأشعـار التي لا سخف فيها، وتـواريخ الأخبار.

وقد يكون بعضها مذموماً؛ كعلم السحر، والطُّلسمات، والتلبيسات.

فأما العلوم الشرعية، فكلها محمودة، وتنقسم إلى: أصول، وفروع، ومقدمات، ومتممات.

فالأصول: كتاب الله، وسنة رسوله ﷺ، وإجماع الأمة، وآثار الصحابة.

والفروع: ما فهم من هذه الأصول من معان تنبهت لها العقول حتى فهم من اللفظ الملفوظ وغيره، كما فهم من قوله: «لا يقضى القاضى وهو غضبان»(١) أنه لا يقضى جائعاً.

والمقدمات: هي التي تجري مجرى الآلات، كعلم النحو واللغة، فإنهما آلة لعلم كتاب الله وسنة رسوله عليه الصلاة والسلام.

والمتممات: كعلم القراءات، ومخارج الحروف، وكالعلم بأسماء رجال الحديث وعدالتهم وأحوالهم، فهذه هي العلوم الشرعية، وكلها محمودة.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۷۳۹) ومسلم (۱۷۱۷) وأبو داود (۳۵۸۸) والنسائي (۲۳۸/۲۳۷) والترمذي (۱۳۳۶) وابن ماجه (۲۳۱۲) وأحمد (۲۳/۵–۳۸) والبيهقي (۱۰۵/۱۰) وغيرهم.

#### فصــل

فأما علم المعاملة وهو علم أحوال القلب: كالخوف، والرجاء، والرضى، والصدق، والاخلاص وغير ذلك، فهذا العلم به ارتفع العلماء، وبتحقيقه اشتهرت أذكارهم؛ كسفيان الثورى، وأبى حنيفة، ومالك، والشافعي، وأحمد.

وإنما انحطت رتبة المسمين بالفقهاء والعلماء عن تلك المقامات، لتشاغلهم بصور العلم من غير أخذ على النفس أن تبلغ إلى حقائقه وتعمل بخفاياه. وأنت تجد الفقيه يتكلم في الظهار، واللعان، والسبق، والرمي، ويفرع التفريعات التي تمضي الدهور فيها ولا يحتاج إلى مسألة منها، ولا يتكلم في الإخلاص، ولا يحذر من الرياء، وهذا عليه فرض عين، لأن في إهماله هلاكه، والأول فرض كفاية، ولو أنه سئل عن علة ترك المناقشة للنفس في الاخلاص والرياء لم يكن له جواب. ولو سئل عن علة تشاغله بمسائل اللعان والرمي لقال: هذا فرض كفاية. ولقد صدق، ولكن خفي عليه أن الحساب فرض كفاية أيضاً، فهلا تشاغل به، وإنما تبهرج عليه النفس؛ لأن مقصودها من الرياء والسمعة يحصل بالمناظرة، لا بالحساب.

واعلم أنه قد بدلت ألفاظ وحرفت، ونقلت إلى معان لم يردها السلف الصالح.

فمن ذلك: الفقه، فإنهم تصرفوا فيه بالتخصيص، فخصوه بمعرفة الفروع وعللها؛ ولقد كان اسم الفقه في العصر الأول منطلقاً على علم طريق الآخرة، ومعرفة دقائق آفات النفوس ومفسدات الأعمال، وقوة الإحاطة بحقارة الدنيا، وشدة التطلع إلى نعيم الآخرة، واستيلاء الخوف على القلب.

ولذلك قال الحسن البصري: إنما الفقيه الزاهد في الدنيا، الراغب في الآخرة، البصير بدينه، المداوم على عبادة ربه، الورع الكاف عن أعراض المسلمين، العفيف عن أموالهم، الناصح لهم. فكان إطلاقهم اسم الفقه على علم الآخرة أكثر، لأنه لم يكن متناولاً للفتاوى ولكن كان متناولاً لذلك بطريق العموم والشمول، فثار من هذا التخصيص تلبيس بعث الناس على التجرد لعلم الفتاوى الظاهرة، والاعراض عن علم المعاملة للآخرة.

اللفظ الثاني: العلم، فقد كان ذلك يطلق على العلم بالله تعالى وبآياته، أي: نعمه وأفعاله في عباده، فخصوه وسموا به في الغالب المناظر في مسائل الفقه وإن كان جاهلاً بالتفسير والأخبار.

اللفظ الثالث: التوحيد، وقد كان ذلك إشارة إلى أن ترى الأمور كلها من الله تعالى رؤية تقطع الالتفات إلى الأسباب والوسائط، فيثمر ذلك التوكل والرضى، وقد جعل الأن

عبارة عن صناعة الكلام في الأصول، وذلك من المنكرات عند السلف.

اللفظ الرابع: التذكير والذكر، قبال الله تعبالى: ﴿ وَذَكِّرٌ فَإِنَّ الْذِكْرَى لَنَفُعُ اللَّهُ مِنِينِ ﴾ (١) وقال النبي ﷺ: وإذا مررتم برياض الجنة فارتعوا. قالوا: وما ريباض الجنة؟ قال: مجالس الذكر(٢)، فنقلوا ذلك إلى القصص وما يحتوي عليه اليوم مجلس القاص من الشطح والطامات.

ومن تشاغل في وعظه بذكر قصص الأولين؛ فليعلم أن أكثر ما يحكى في ذلك لا يثبت؛ كما ينقلون أن يوسف عليه السلام حل تكته، وأنه رأى يعقوب عاضاً على يده، وأن داود جهز أوريا حتى قتل. فمثل هذا يضر سماعه.

وأما الشطح والطامات، فمن أشد ما يؤذي العوام، لأنها تشمل على ذكر المحبة والوصال وألم الفراق، وعامة الحاضرين أجلاف؛ بواطنهم محشوة بالشهوات وحب الصور، فلا يحرك ذلك من قلوبهم إلا ما هو مستكن في نفوسهم، فيشتعل فيها نار الشهوات، فيصيحون، وكل ذلك فساد.

وربما احتوى الشطح على الدعاوى العريضة في محبة الله تعالى، وفي هذا ضرر عظيم. وقد ترك جماعة من الفلاحين فلاحتهم، وأظهروا مثل هذه الدعاوى.

اللفظ الخامس: الحكمة. والحكمة: العلم والعمل به.

قال ابن قتيبة: لا يكون الرجل حكيماً حتى يجمع العلم والعمل، وقد صار هـذا الاسم يطلق في هذا الزمان على الطبيب والمنجم.

#### فص\_ل

واعلم أن العلوم المحمودة تنقسم إلى قسمين:

الأول: محمود إلى أقصى غاياته، وكلما كان أكثر كان أفضل وأحسن، وهو العلم بالله تعالى، وبصفاته، وأفعاله، وحكمته في ترتيب الآخرة على الدنيا، فإن هذا علم مطلوب لذاته، والتوصل به إلى سعادة الآخرة، وهو البحر الذي لا يدرك غوره وإنما يحوم المحومون على سواحله وأطرافه بقدر ما تيسر لهم.

القسم الثاني: العلوم التي لا يحمد منها إلا مقدار مخصوص، وهي التي ذكرناها من

<sup>(</sup>١) الذاريات، الآية: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (٣/١٥٠) والترمذي (٣٥٠٩ ـ ٣٥١٠) والبيهقي في شعب الإيمان.

فروض الكفايات، فإن في كل علم اقتصاراً واقتصاداً واستقصاءاً.

فكن أحد رجلين: إما مشغولاً بنفسك، وإما متفرغاً لغيرك بعد الفراغ من نفسك. وإياك أن تشتغل بما يصلح غيرك قبل إصلاح نفسك؛ واشتغل بإصلاح باطنك وتطهيره من الصفات الذميمة، كالحرص، والحسد والرياء والعجب قبل إصلاح ظاهرك، وسيأتي ذلك إن شاء الله تعالى في ربع المهلكات. فإن لم تتفرغ من ذلك فلا تشتغل بفروض الكفايات، فإن في الخلق كثيراً يقومون بذلك، فإن مهلك نفسه في طلب إصلاح غيره سفيه، ومثله مثل من دخلت العقارب تحت ثيابه وهو يذب الذباب عن غيره.

فإن تفرغت من نفسك وتطهيرها ـ وما أبعد ذلك ـ فاشتغل بفروض الكفايات وراع التدريج في ذلك.

فابتدى، بكتاب الله عز وجل، ثم بسنة رسوله على ثم بعلوم القرآن: من التفسير، ومن ناسخ ومنسوخ، ومحكم ومتشابه، إلى غير ذلك.

وكذلك في السنة، ثم اشتغل بالفروع، وأصول الفقه وهكذا بقية العلوم على ما يتسع له العمر ويساعد فيه الوقت.

ولا تستغرق عمرك في فن واحد منها طلباً للاستقصاء، فإن العلم كثير، والعمر قصير. وهذه العلوم آلات يراد بها غيرها، وكل شيء يطلب لغيره فلا ينبغي أن ينسى فيه المطلوب.

#### فصــل

واعلم أن المناظرة الموضوعة بقصد المغالبة والعباهاة منبع الأخلاق المذمومة، ولا يسلم صاحبها من كبر، لاحتقار المقصرين عنه، وعجب بنفسه لارتفاعه على كثير من نظرائه. ولا يسلم من الرياء، لأن جمهور مقصود المناظر اليوم علم الناس بغلبته، وإطلاق السنتهم بشكره ومدحه، فهو يذهب عمره في العلوم التي تعين على المناظرة بما لا ينفع في الأخرة. كحسن اللفظ، وحفظ النوادر.

وقد روي في الحديث عن النبي ﷺ أنه قال: «أشد الناس عذاباً يوم القيامة عالم لم ينفعه علمه»(١).

 <sup>(</sup>١) أورده السيوطي في الجامع الصغير (١٠٥٣) وعزاه إلى البيهقي في شعب الإيمان وابن عدي في
 الكامل والطبراني في الصغير.

وقال المناوي في فيض القدير (١٨/١) ضعفه المنذري وقال ابن حجر غريب الإسناد والمتن وفيه عثمان بن مقسم قال الذهبي في الضعفاء، كذبه غير واحد.

# باب في آداب المتعلم والمعلم وآفات العلم وبيان علماء السوء وعلماء الآخرة

أما المتعلم، فينبغي له تقديم طهارة النفس عن رذائل الأخلاق ومذموم الصفات، إذ العلم عبادة القلب.

وينبغي له قطع العلائق الشاغلة، فإن الفكرة متى توزعت قصرت عن إدراك الحقائق.

وقد كان السلف يؤثرون العلم على كل شيء، فروي عن الإمام أحمد رحمه الله أنه لم يتزوج إلا بعد الأربعين، وأهديت إلى أبي بكر بن الأنباري جارية، فلما دخلت عليه تفكر في استخراج مسألة، فعزبت عنه، فقال: أخرجوها إلى النخاس. فقالت: هل لي من ذنب؟ قال: لا، إلا أن قلبي اشتغل بك، وما قَدْرُ مِثْلِكِ أن يمنعني علمي!.

وعلى المتعلم أن يلقي زمامه إلى المعلم إلقاء المريض زمامه إلى الطبيب، فيتواضع له ويبالغ في خدمته.

وقد كان ابن عباس رضي الله عنه يأخذ بركاب زيد بن ثابت رضي الله عنه ويقول: هكذا أمرنا أن نفعل بالعلماء، ومتى تكبر المتعلم أن يستفيد من غير موصوف بالتقدم، فهو جاهل، لأن الحكمة ضالة المؤمن أينما وجدها أخذها. ولْيَدَعْ رأيه لرأي معلمه، فإن خطأ المعلم أنفع للمتعلم من صواب نفسه.

قال علي رضي الله عنه: إن من حق العالم عليك أن تسلم على القوم عامة، وتخصه بالتحية، وأن تجلس أمامه، ولا تشير عنده بيدك، ولا تغمز بعينك، ولا تكثر عليه السؤال، ولا تعينه في الجواب، ولا تلح عليه إذا كسل، ولا تراجعه إذا امتنع، ولا تأخذ بثوبه إذا نهض، ولا تفش له سراً. ولا تفتابن عنده أحداً، ولا تطلبن عثرته، وإن زل قبلت معذرته، ولا تقولن له: سمّعت فلاناً يقول كذا، ولا إن فلاناً يقول خلافك، ولا تصفن عنده عالماً، ولا تعسرض من طول صحبته، ولا ترفع نفسك عن خدمته، وإذا عرضت له حاجة سبقت القوم إليها، فإنما هو بمنزلة النخلة تنتظر من يسقط عليك منها شيء.

وينبغي أن يحترز الخائض في العلم في مبتدأ الأمر من الإصغاء إلى اختلاف الناس، فإن ذلك يحيّر عقله ويفتر ذهنه. وينبغي له أن يأخذ من كل شيء أحسنه، لأن العمر لا يتسع لجميع العلوم. ثم يصرف من جمام وقته إلى أشرف العلوم، وهو العلم المتعلق بالآخرة، الذي به يكتسب اليقين الذي حصله أبو بكر الصديق رضي الله عنه، حتى شهد له رسول الله الذي به يكتسب اليقين الذي حصله أبو بكر الصلاة، ولكن بشيء وقر في صدره (١). فهذه وظائف المتعلم.

وأما المعلم، فعليه وظائف أيضاً:

من ذلك الشفقة على المتعلمين، وأن يجريهم مجرى بنيه، ولا يطلب على إفاضته العلم أجراً، ولا يقصد به جزاءاً ولا شكراً، بل يعلم لوجه الله تعالى. ولا يرى لنفسه منّة على المتعلمين، بل يرى الفضل لهم إذ هيؤوا قلوبهم للتقرب إلى الله تعالى بزراعة العلم فيها. فهم كالذي يعير الأرض لمن يزرع فيها، فلا ينبغي أن يطلب المعلم الأجر إلا من الله سبحانه. وقد كان السلف يمتنعون من قبول هدية المتعلم.

ومنها أن لا يدخر من نصح المتعلم شيئاً، وأن يزجىره عن سوء الاخلاق بطريق التعريض مهما أمكن، لا على وجه التوبيخ، فإن التوبيخ يهتك حجاب الهيبة.

ومنها: أن ينظر في فهم المتعلم ومقدار عقله، فلا يلقي إليه ما لا يدركه فهمه ولا يحيط به عقله. فقد روي عن النبي ﷺ أنه قال: وأسرت أن أخاطب الناس على قدر عقولهم» (٢) وقال علي رضي الله عنه: إن هاهنا علماً لو أصبت له حملته. وقال الشافعي رحمه الله:

أأنشر دراً بين سارحة النَّعَم النظم منشوراً لراعية الغنم ومن منح الجهال علماً أضاعه ومن منع المستوجبين فقد ظلم ومنها أن يكون المعلم عاملاً بعلمه، ولا يكذب قولَه فعلُه. قال الله تعالى:

وقال العجلوني في «كشف الخفاء» (٣/ ١٩٠) وهو عند الحكيم الترمذي وأبي يعلى عن عائشة مرفوعاً وأحمد بن منيع عن أبي بكر كلاهما مرفوعاً.

<sup>(</sup>١) قال الحافظ العراقي في تخريج الإحياء (٣٣/١) أخرجه الترمذي الحكيم في النوادر من قول أبي بكر بن عبد الله المزني ولم أجده مرفوعاً.

<sup>(</sup>٢) رواه الديلمي (١٦١١).

وقال السخاوي في والمقاصد الحسنة، (١١١) وقد عزاه شيخنا لمسند الحسين بن سفيان من حديث ابن عباس بلفظ: أمرت أن أخاطب الناس على قدر عقولهم قال وسنده ضعيف جداً.

﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِّ وَتَنسَوْنَ ٱنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ لَتُلُونَ ٱلْكِئنَبُ ﴿ (١): وقال علي رضي الله عنه: قصم ظهري رجلان: عالم متهتِّك، وجاهل متنسَّك.

## فصــل في آفات العلم وبيان علماء السوء وعلماء الآخرة

علماء السوء: هم الذين قصدهم من العلم التنعم بالدنيا، والتوصل إلى المنزلة عند أهلها. وقد روى أبو هريرة رضي الله عنه، عن النبي هي أنه قال: «من تعلم علماً مما يُبتغى به وجه الله عز وجل، لا يتعلمه إلا ليصيب به عرضاً من الدنيا، لم يجد عَرْف الجنة يؤم القيامة (٢)، يعني: ريحها. وفي حديث آخر أنه قال: «من تعلم العلم ليباهي به العلماء، أو يماري به السفهاء، أو يصرف به وجوه الناس إليه، فهو في الناره. رواه الترمذي (٣). وفي ذلك أحاديث كثيرة.

وقال بعض السلف: أشد الناس ندامة عند الموت عالم مفرط.

واعلم أن المأخوذ على العالم أن يقوم بالأوامر والنواهي، وليس عليه أن يكون زاهداً ولا معرضاً عن المباحات، إلا أنه ينبغي له أن يتقلل من الدنيا مهما استطاع، لأنه ليس كل جسم يقبل التقلل، فإن الناس يتفاوتون.

وروي أن سفيان الثوري رحمه الله كان حسن المطعم، وكان يقول: إن الدابة إذا لم تحسن إليها في العلف لم تعمل.

وكان الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله يصبر في خشونة العيش على أمر عظيم والطباع تتفاوت.

ومن صفات علماء الآخرة أن يعلموا أن الدنيا حقيرة، وأن الآخرة شريفة، وأنهما كالضرتين، فهم يؤثرون الآخرة، ولا تخالف أفعالهم أقوالهم، ويكون ميلهم إلى العلم النافع في الآخرة، ويجتنبون العلوم التي يقل نفعها إيثاراً لما يعظم نفعه، كما روي عن شقيق البلخي أنه قال لحاتم: قد صحبتني مدة، فماذا تعلمت؟ قال: ثمان مسائل.

أما الأولى: فإني نظرت إلى الخلق، فإذا كل شخص له محبوب، فإذا وصل إلى القبر

<sup>(</sup>١) البقرة، الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>۲) رواه أبو داود (۲۰۱۷) وابن ماجه (۲۰۲۷) وأحمد (۳۳۸/۲) والحاكم (۸۰/۱) وصححه ووافقه الذهبي وابن حبان (۷۸) وصححه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه النرمذي (٢٦٥) وقال هذا حديث غريب أي ضعيف ويشهد له حديث أبي هريرة السابق.

فارقه محبوبه، فجعلت محبوبي حسناتي لتكون معي في القبر.

وأما الثانية: فإني نظرت إلى قول الله تعالى: ﴿ وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْمَوَىٰ ﴾ (١) فأجهدتها في دفع الهوى حتى استقرت على طاعة الله تعالى.

وأما الثالثة: فإني رأيت كل من معه شيء له قيمة عنده يحفظه، ثم نظرت في قوله سبحانه وتعالى: ﴿ مَاعِندَكُمْ يَنفَذُ وَمَاعِندَاللَّهِ بَاقِّ ﴾ (٢)، فكلماوقع معي شيء له قيمة، وجهته إليه ليبقى لي عنده.

وأما الرابعة: فإني رأيت الناس يرجعون إلى المال والحسب والشرف، وليست بشيء، فنظرت إلى قوله تعالى: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَاللَّهِ أَنْقُلَكُمْ ﴿ إِنَّ الْكُونَ عَنده كريماً.

وأما المخامسة: فإني رأيت الناس يتحاسدون، فنظرت في قوله تعالى: ﴿ نَحُنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ ﴾ (٤)، فتركت الحسد.

السادسة: رأيتهم يتعادَوُنَ، فنظرت في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُرْعَدُوُّ فَٱتَّخِذُوهُ عَدُوًّا ﴾(°)، فتركت عداوتهم واتخذت الشيطان وحده عدواً.

السابعة: رأيتهم يذلون أنفسهم في طلب الرزق، فنظرت في قوله تعالى: ﴿ وَمَامِن دَآبَةِفِ ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا ﴾ (٦)، فاشتغلت بما له علي وتركت مالي عنده.

الثامنة: رأيتهم متوكلين على تجارتهم وصنائعهم وصحة أبدانهم، فتوكلت على الله تعالى.

ومن صفات علماء الآخرة: أن يكونوا منقبضين عن السلاطين، محترزين من مخالطتهم.

قال حذيفة رضي الله عنه: إياكم ومواقف الفتن. قيل: وما هي؟ قال: أبواب الأمراء،

<sup>(</sup>١) النازعات، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٢) الزخرف، الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٣) النحل، الآية: ٩٦.

<sup>(</sup>٤) فاطر، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٥) الحجرات الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٣) هود، الآية: ٣.

يدخل أحدكم على الأمير فيصدقه بالكذب، ويقول ما ليس فيه.

وقال سعيد بن المسيب: إذا رأيتم العالم يغشى الأمراء فاحذروا منه فإنه لص. وقال بعض السلف: إنك لا تصيب من دنياهم شيئاً إلا أصابوا من دينك أفضل منه.

ومن صفات علماء الأخرة: أن لا يتسرعوا إلى الفتوى، وأن لا يفتوا إلا بما يتيقنون صحته. وقد كان السلف يتدافعون الفتوى حتى ترجع إلى الأول.

وقال عبد الرحمن بن أبي ليلى: أدركت في هذا المسجد مائة وعشرين من أصحاب رسول الله ﷺ، ما أحد يسأل عن حديث أو فتوى إلا ود أن أخاه كفاه ذلك. ثم قد آل الأمر إلى إقدام أقوام يدَّعون العلم اليوم، يقدمون على الجواب في مسائل لو عرضت لعمر بن الخطاب رضي الله عنه لجمع أهل بدر واستشارهم.

ومن صفاتهم: أن يكون أكثر بحثهم في علم الأعمال عما يفسدها ويكدر القلوب ويهيج الوساوس، فإن صور الأعمال قريبة سهلة، وإنما التعب في تصفيتها، وأصل الدين: التوقي من الشر، ولا يصح أن يتوقى حتى يعرف.

ومن صفاتهم: البحث عن أسرار الأعمال الشرعية، والملاحظة لحكمها، فإن عجز عن الاطلاع على العلة كفاه التسليم للشرع.

ومن صفاتهم: اتباع الصحابة وخيار التابعين وتوقي كل محدّث.

# كتاب الطهارة وأسرارها والصلاة وما يتعلق بها

أعلم أن الطهارة لها أربع مراتب:

الأولى: تطهير الظاهر من الأحداث والأنجاس والفضلات.

والثانية: تطهير الجوارح من الذنوب والأثام.

والثالثة: تطهير القلب من الأخلاق المذمومة والرذائل الممقوتة.

والرابعة: تطهير السر عما سوى الله تعالى، وهذا هو الغاية القصوى، فمن قويت بصيرته سمت إلى هذا المطلوب، ومن عميت بصيرته لم يفهم من مراتب الطهارة إلا المرتبة الأولى، فتراه يضيع أكثر زمانه الشريف في المبالغة في الاستنجاء وغسل الثياب، ظناً منه بحكم الوسوسة وقلة العلم أن الطهارة المطلوبة هي هذه فقط، وجهلاً بسير المتقدمين الذين كانوا يستغرقون الزمان في تطهير القلوب ويتساهلون في أمر الظاهر، كما روي عن عمر رضي الله عنه أنه توضأ من جرة نصرانية، وكانوا لا يكادون يغسلون أيديهم من الزهم (١) ويصلون على الأرض، ويمشون حفاة، ويقتصرون في الاستجمار على الأحجار.

وقد انتهى الأمر إلى قوم يسمون الرعونة نظافة، فترى أكثر زمانهم يمضي في تزيين المظواهر، وبواطنهم خراب محشوة بخبائث الكِبْر والعُجْبِ، والجهل، والرياء، والنفاق. ولو رأوا مقتصراً على الاستجمار على الحجر، أو حافياً يمشي على الأرض، أو من يصلي عليها من غير حائل، أو متوضئاً من آنية عجوز، لأنكروا عليه أشد الإنكار، ولقبوه بالقلدر. واستنكفوا من مؤاكلته. فانظر كيف جعلوا البذاذة التي هي من الإيمان قذارة. والرعونة نظافة، وصيروا المنكر معروفاً، والمعروف منكراً. لكن من قصد بهذه الطهارة النظافة ولم

<sup>(</sup>١) الزهم: الوسخ الدسم.

يسرف في الماء، ولم يعتقد أن استعمال الماء الكثير أصل الدين، فليس ذلك بمنكر، بل هو فعل حسن. وليرجع في معرفة الأنجاس والأحداث إلى كتب الفقه، فإن المقصود من هذا الكتاب الأداب.

وأما إزالة الفضلات، فهي نوعان:

أوساخ تزال، كالذي يجتمع في الرأس من الوسخ والدرن، فيستحب تنظيفه بالغسل والترجيل(١) والتدهين الإزالة الشعّث، وكذلك ما يجتمع في الأذن والأنف من الوسخ يستحب إزالته.

ويستحب التسوُّك والمضمضة لإزالة ما على الأسنان واللسان من القلح (٢)، وكذلك وسخ البراجم (٣) والدرن الذي يجتمع على جميع البدن برشع العرق وغبار الطريق، وذلك يزيله الغسل.

ولا بأس بدخول الحمام، فإنه أبلغ في الإزالة، وقد دخله جماعة من أصحاب رسول الله على الكن على داخله صيانة عورته من نظر الغير إليها ولمسه إياها. وينبغي للداخل إليه أن يتذكر بحرارته حر النار، فإن فكر المؤمن لا يزال يجول في كل شيء من أمور الدنيا فيذكر به أمور الآخرة، لأن الغالب على المؤمن أمر الآخرة، وكل إناء ينضح بما فيه. ألا ترى أنه لو دخل إلى دار معمورة بزاز، ونجار، وبناء، وحائك، رأيت البزاز ينظر إلى الفرش يتأمل قيمتها، والحائك ينظر إلى نسج الثياب، والنجار ينظر إلى سقف الدار، والبناء ينظر إلى الحائط. فكذلك المؤمن إن رأى ظلمة ذكر ظلمة القبر، وإن سمع صوتاً هائلاً تذكر نفخة الصور، وإن رأى نعيماً ذكر نعيم الجنة، وإن رأى عذاباً ذكر النار.

ويكره دخول الحمام قريباً من الغروب وبين العشاءين، فإنه وقت انتشار الشياطين.

النوع الثاني من إزالة الفضلات: أجزاء تحذف، مثل قص الشارب، ونتف الإبط. وحلق العانة، وقص الأظافر. ويكره نتف الشيب، ويستحب خضابه، وباقي مراتب الطهارة يأتي في ربع المهلكات والمنجيات إن شاء الله تعالى.

#### نمسل

وأما الصلاة فإنها عماد الدين وغرة الطاعات. وقد ورد في فضائل الصلاة أخبار كثيرة

<sup>(</sup>١) ترجيل الشعر: تسريحه وتنظيفه.

<sup>(</sup>٢) القلح: وسخ الأسنان.

<sup>(</sup>٣) البرآجم: عقد أصابع اليدين.

مشهورة، ومن أحسن آدابها الخشوع.

وقد روي عن عثمان بن عفان رضي الله عنه، عن النبي ﷺ أنه قال: «ما من امرى، تحضره صلاة مكتوبة، فيحسن وضوءها وخشوعها وركوعها إلا كانت له كفارة لما قبلها من المذنوب ما لم يأت كبيرة وذلك الدهر كله، (۱). وله في حديث أيضاً عن النبي ﷺ أنه قال: «من صلى ركمتين لا يحدث فيهما نفسه غفر له ما تقدم من ذنبه، (۲).

وكان ابن الزبير رضي الله عنه إذا قام في الصلاة كأنه عود من الخشوع، وكان يسجد فتنزل العصافير على ظهره لا تحسبه إلا جذع حائط، وصلى يوماً في الحجر فجاء حجر قذافة (٣) فذهب ببعض ثوبه فما انفتل.

وقال ميمون بن مهران رضي الله عنه: ما رأيت مسلم بن يسار ملتفتاً في صلاة قط، ولقد انهدمت ناحية من المسجد ففزع أهل السوق لهدمها، وإنه لفي المسجد يصلي فما التفت. وكان علي بن الحسين رضي الله عنهما إذا توضأ اصفر لونه، فقيل له: ما هذا الذي يعتادك عند الوضوء؟ فقال: أتدرون بين يدي مَنْ أريد أن أقوم؟.

وأعلم أن للصلاة أركاناً وواجبات وسنناً، وروحها النية والإخلاص والخشوع وحضور القلب، فإن الصلاة تشتمل على أذكار ومناجاة وأفعال، ومع عدم حضور القلب لا يحصل المقصود بالأذكار والمناجاة، لأن النطق إذا لم يعرب عما في الضمير كان بمنزلة الهذيان، وكذلك لا يحصل المقصود من الأفعال، لأنه إذا كان المقصود من القيام الخدمة، ومن الركوع والسجود والذل والتعظيم، ولم يكن القلب حاضراً، لم يحصل المقصود، فإن الفعل متى خرج عن مقصوده بقي صورة لا اعتبار لها. قال الله تعالى: ﴿ لَنَيْنَالَ الله على الله تعالى الله الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله الله تعالى اله تعالى الله تعالى اله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى ال

لحُومُهَاوَلَادِمَآؤُهَا وَلَكِكن يَنَالُهُ النَّقَوَىٰ مِنكُمُ ﴾(٤). والمقصود أن انواصل إلى الله سبحانه هو الوصف الذي استولى على القلب حتى عمل على امتثال الأوامر المطلوبة، فـلا بد من حضور القلب في العلب في أولها يسمح الشارع في غفلة تطرأ، لأن حضور القلب في أولها يسحب حكمه على باقيها.

والمعاني التي تتم بها حياة الصلاة كثيرة.

منها حضور القلب كما ذكرنا، ومعناه أن يفرغ القلب من غير ما هو ملابس له، وسبب

 <sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٢٨). وأحمد (١٢٩/٢ ـ ٣٥٩ ـ ٤٠٠) والترمذي في الصلاة باب ما جاء في فضل الصلوات الخمس.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٥٨) و (١٦٢) ومسلم (٣٢٦) وأبو داود (١٠٦ \_١٠٧) والنسائي (١/٦٤ \_ ٦٥).

<sup>(</sup>٣) القذافة: المنجنيق. (٤) الحج، الآية: ٣٧.

ذلك الهمة، فإنه متى أهمك أمر حضر قلبك ضرورة، فلا علاج لإحضاره إلا صرف الهمة إلى الصلاة، وانصراف الهمة يقوى ويضعف بحسب قوة الإيمان بالآخرة واحتقار الدنيا، فمتى رأيت قلبك لا يحضر في الصلاة، فاعلم أن سببه ضعف الإيمان، فاجتهد في تقويته.

المعنى الثاني: التفهم لمعنى الكلام، فإنه أمر وراء حضور القلب، لأنه ربما كان القلب حاضراً مع اللفظ دون المعنى، فينبغي صرف الذهن إلى إدراك المعنى بدفع الخواطر الشاغلة وقطع موادها، فإن المواد إذا لم تنقطع لم تنصرف الخواطر عنها.

والمواد، إما ظاهرة وهي ما يشغل السمع والبصر، وإما باطنة وهي أشد، كمن تشعبت به الهموم في أودية الدنيا، فإنه لا ينحصر فكره في فن واحد، ولم يغنه غض البصر، لأن ما وقع في القلب كاف في الاشتغال به، وعلاج ذلك إن كان من المواد الظاهرة، بقطع ما يشغل السمع والبصر، وهو القرب من القبلة، والنظر إلى موضع سجوده، والاحتراز في الصلاة من المواضع المنقوشة، وأن لا يترك عنده ما يشغل حسه، فإن النبي لما صلى في انبجانية (١) لها أعلام نزعها وقال: وإنها ألهتني آنفاً عن صلاتي» (١).

وإن كان من المواد الباطنة، فطريق علاجه أن يرد النفس قهراً إلى ما يقرأ في الصلاة ويشغلها به عن غيره، ويستعد لذلك قبل الدخول في الصلاة، بأن يقضي أشغاله، ويجتهد في تفريغ قلبه، ويجدد على نفسه ذكر الآخرة وخطر القيام بين يدي الله عز وجل وهول المطلع، فإن لم تسكن الأفكار بذلك، فليعلم أنه إنما يتفكر فيما أهمه واشتهاه، فليترك تلك الشهوات وليقطع تلك العلائق.

واعلم أن العلة متى تمكنت لا ينفعها إلا الدواء القوي، والعلة إذا قويت جاذبت المصلي وجاذبها إلى أن تنقضي الصلاة في المجاذبة، ومَثل ذلك كمثل رجل تحت شجرة أراد أن يصفو له فكره، وكانت أصوات العصافير تشوش عليه وفي يده خشبة يطيرها بها، فما يستقر فكره حتى تعود العصافير فيشتغل بها، فقيل له: هذا شيء لا ينقطع، فإن أردت الخلاص فاقطع الشجرة. فكذلك شجرة الشهوة إذا علت وتفوقت أغصانها انجذبت إليها الأفكار كانجذاب العصافير إلى الأشجار والذباب إلى الأقذار، فذهب العمر النفيس في دفع الأفكار كانجذاب العمر النفيس في توجب هذه الأفكار حب الدنيا قيل لعامر بن عبد قيس: هل تحدثك نفسك في شيء من أمور الدنيا في الصلاة؟ فقال: لأن تختلف الأسنة في أحب إلى من أن أجد هذا.

<sup>(</sup>١) انبجانية: كساء له خمل، وقيل الانبجانية: الغليظ من الصوف دجامع الأصول؛ (٣٦٣/٥).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۳۱۶ و ۷۱۹ و ۷۷۹ه) ومسلم (۵۵۱) ومالك (۹۷/۱ - ۹۸) وأبو داود (۹۱۶) والنسائي (۷۲/۲).

واعلم أن قطع حب الدنيا عن القلب أمر صعب، وزواله بالكلية عزيز، فليقع الاجتهاد في الممكن منه، والله الموفق المعين.

الثالث: التعظيم لله والهيبة، وذلك يتولد في شيئين: معرفة جلال الله تعالى وعظمته، ومعرفة حقارة النفس وأنها مستعبدة، فيتولد من المعرفتين: الاستكانة والخشوع.

ومن ذلك الرجاء: فإنه زائد على الخوف، فكم من معظم ملكاً يهابه لخوف سطوته كما يرجو بره.

والمصلي ينبغي أن يكون راجياً بصلاته الثواب، كما يخاف من تقصيره العقاب. وينبغي للمصلي أن يحضر قلبه عند كل شيء من الصلاة، فإذا سمع نداء المؤذن فليمثل النداء للقيامة ويشمر للاجابة، ولينظر ماذا يجيب، وبأي بدن يحضر. وإذا ستر عورت، فليعلم أن المراد من ذلك تغطية فضائح بدنه عن الخلق؛ فليذكر عورات باطنه وفضائح سره التي لا يطلع عليها إلا الخالق وليس لها عنه ساتر، وأنها يكفرها الندم، والحياء، والخوف.

وإذا استقبل القبلة، فقد صرف وجهه عن الجهات إلى جهة بيت الله، فصرف قلبه إلى الله تعالى أولى من ذلك، فكما أنه لا يتوجه إلى جهة البيت إلا بالانصراف عن غيرها، كذلك القلب لا ينصرف إلى الله تعالى إلا بالانصراف عما سواه.

وإذا كبرت أيها المصلي، فلا يكذبن قلبك لسانك، إلا إذا كان في قلبك شيء أكبر من الله تعالى فقد كذبت. فاحذر أن يكون الهوى عندك أكبر بدليل إيثارك موافقته على طاعة الله تعالى.

فإذا استعذت، فاعلم أن الاستعاذة هي لجأ إلى الله سبحانه، فإذا لم تلجأ بقلبك كان كلامك لغواً، وتفهم معنى ما تتلو، وأحضر التفهم بقلبك عند قولك: الحمد لله رب العالمين، واستحضر لطفه عند قولك: الرحمن الرحيم، وعظمته عند قولك: مالك يوم الدين، وكذلك في جميع ما تتلو.

وقد روينا عن زرارة بن أبي أوفى أنه قرأ في صلاته : ﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِي ٱلنَّاقُولِ ﴾(١) فخر ميتاً(٢)، وما ذاك إلا لأنه صور تلك الحال فأثرت عنده التلف.

واستشعر في ركوعك التواضع، وفي سجودك زيادة الذل، لأنـك وضعت النفس

<sup>(</sup>١) المدثر، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٢) رواه الحاكم (٢/٦٠٥).

وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٣٢٨/٨) تفسير سورة المدثر أيضاً إلى ابن سعد.

موضعها، ورددت الفرع إلى أصله بالسجود على التراب الذي خلقت منه، وتفهم معنى الأذكار بالذوق.

واعلم أن أداء الصلاة بهذه الشروط الباطنة سبب لجلاء القلب من الصدأ، وحصول الأنوار فيه التي بها تتلمح عظمة المعبود، وتطلع على أسراره وما يعقلها إلا العالمون.

فأما من هو قائم بصورة الصلاة دون معانيها، فإنه لا يطلع على شيء من ذلك بل ينكر وجوده.

### فصل في آداب تتعلق بصلاة الجمعة ويوم الجمعة

وهي نحو من خمسة عشر:

أحدها: أن يستعد لها من يوم الخميس وفي ليلة الجمعة؛ بالتنظيف، وغسل الثياب، وإعداد ما يصلح لها.

الثاني: الاغتسال في يومها، كما جاء في الأحاديث في «الصحيحين»(١) وغيرها. والأفضل في الاغتسال أن يكون قبل الرواح إليها بزمن يسير.

الثالث: التزين بتنظيف البدن، وقص الأظفار، والسواك، وغير ذلك مما تقدم من إزالة الفضلات، ويتطيب ويلبس أحسن ثيابه.

الرابع: التبكير إليها ماشياً.

وينبغي للساعي إلى الجامع أن يمشي بسكون وخشوع، وينوي الاعتكاف في المسجد إلى وقت خروجه.

الخامس: أن لا يتخطى رقاب الناس ولا يفرق بين اثنين إلا أن يرى فرجة فيتخطى إليها.

السادس: أن لا يمر بين يدي المصلي.

<sup>(</sup>١) بلفظ «الغسل يوم الجمعة واجب على كل محتلم» رواه البخاري (٨٢٠ و ٨٣٩ و ٨٤٠) ومسلم (١٤) ورواه أيضاً مالك (١٠٢/١) في الجمعة باب العمل في غسل الجمعة وأبو داود (٣٤١) والنسائي (٩٢/٢) في الجمعة.

السابع: أن يطلب الصف الأول، إلا أن يرى منكراً أو يسمعه فيكون له في التأخر عذر.

الثامن: أن يقطع التنقل من الصلاة والذكر عند خروج الإمام من صومعته، ويشتغل بإجابة المؤذن، ثم باستماع الخطبة.

التاسع: أن يصلي السنة بعد الجمعة إن شاء ركعتين، وإن شاء أربعاً، وإن شاء ستاً. العاشر: أن يقيم في المسجد حتى يصلي العصر، وإن أقام إلى المغرب فهو أفضل.

الحادي عشر: أن يراقب الساعة الشريفة التي في يوم الجمعة بإحضار القلب وملازمة الذكر.

واختلف في هذه الساعة، ففي أفراد مسلم (١) من حديث أبي موسى: أنها ما بين أن يجلس الإمام إلى أن تقضى الصلاة. وفي حديث آخر: هي ما بين فراغ الإمام من الخطبة إلى أن تقضى الصلاة (٢). وفي حديث جابر: أنها آخر ساعة بعد العصر (٣). وفي حديث أنس قال: «التمسوها ما بين صلاة العصر إلى غروب الشمس (3).

وقال أبو بكر الأثرم: لا تخلو هذه الأحاديث من وجهين: إما أن يكون بعضها أصح من بعض، وإما أن تكون هذه الساعة تنتقل في الأوقات كتنقل ليلة القدر في ليالي العشر.

الثاني عشر: أن يكثر من الصلاة على النبي على في هذا اليوم، فقد روي عن النبي الله أنه قال: «من صلى علي في يوم الجمعة ثمانين مرة غفر الله له ذنوب ثمانين سنة»(٥). وإن أحب زاد في الصلاة عليه الدعاء له، كقوله: «اللهم آت محمداً الوسيلة والفضيلة، والدرجة الرفيعة، وابعثه المقام المحمود الذي وعدته، اللهم اجز نبينا عنا ما هو أهله».

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۸۵۳).

رب) رواه الترمذي (٤٩٠). وابن ماجه (١١٣٨).

وفي سندة كثير بن عبد الله بن عمرُو بن عوف المزني وهو ضعيف ومع ذلك فقد قال الترمذي حسن غريب.

<sup>(</sup>٣) رواه أبر داود (١٠٤٨) والنسائي (٩٩/٣ ـ ١٠٠) وصححه الحاكم (١/ ٢٧٩) ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٤) وأورد الحافظ المنذري في الترغيب والترهيب (١/٤٩٤) وقال رُواه الترمذي وقال: حديثٌ غريب ورواه الطبراني من رواية ابن لهيعة. وزاد في آخره وهي قدر هذا يعني قبضة وإسناده أصلح من إسناد الترمذي.

<sup>(</sup>٥) رواه الخطيب في تاريخ بغداد (١٣/ ٤٨٩) في ترجمة وهب بن داود بن سليمان الضرير وقال دلم يكن بثقة ه.

وليضف إلى الصلاة الاستغفار، فإنه مستحب في ذلك اليوم.

الثالث عشر: أن يقرأ سورة الكهف، فقد جاء في حديث من رواية عائشة رضي الله عنها أنها قبالت: قال رسول الله على: وألا أحدثكم بسورة ملا عظمها ما بين السماء والأرض، ولكاتبها من الأجر مثل ذلك، ومن قرأها يوم الجمعة غفر له ما بينها وبين الجمعة الأخرى وزيادة ثلاثة أيام، ومن قرأ الخمس الأواخر منها عند نومه بعثه الله تعالى أي الليل شاء»؟ قالوا: بلى يا رسول الله. قال: «سورة الكهف»(١). وروي في حديث آخر: «أن من قرأها في يوم الجمعة أو ليلة الجمعة وقي الفتنة»(١).

ويستحب أن يكثر من قراءة القرآن في يوم الجمعة، وأن يختم فيه أو في ليلة الجمعة إن قدر.

الرابع عشر: أن يتصدق في يوم الجمعة بما أمكن، ولتكن صدقته خارج المسجد. ويستحب أن يصلي صلاة التسبيح في يوم الجمعة.

الخامس عشر: يستحب أن يجعل يوم الجمعة لأعمال الآخرة، ويكف عن جميع أشغال الدنيا.

## فصـــل في ذكر النوافل

وأعلم أن ما عدا الفرائض من الصلاة ثلاثة أقسام.

سنن، ومستحبات، وتطوعات.

ونعني بالسنة: ما نقل عن رسول الله صلى الله عليه وآلـه وسلم المواظبـة عليه، كالرواتب عقيب الفرائض والوتر.

ونعني بالمستحب: ما ورد الخبر بفضله ولم تنقل المواظبة عليه، كالصلاة عند دخول المنزل والخروج منه.

<sup>(</sup>١) أورده السيوطي في الجامع الصغير (٢٨٦٣) وقال رواه ابن مردويه عن عائشة.

<sup>(</sup>٢) رواه الضياء المقدسي في والأحاديث المختارة، من طريق عبد الله بن مصعب عن منظور بن زيد بن خالد الجهلي عن علي بن الحسين عن أبيه عن علي وروى مسلم (٨٠٩) وأبو داود (٣٣٣) والترمذي (٢٨٨٨) عن أبي الدرداء أن رسول الله قال: ومن حفظ عشر آيات من أول سورة الكهف عصم من فتنة الدجال».

ونعني بالتطوعات: ما وراء ذلك مما لم يرد به خبر، لكن العبد يتطوع بفعله، وتسمى هذه الأقسام الثلاثة: نوافل، لأن النفل هو زيادة، وهذه زيادة على الفرائض.

واعلم أن أفضل تطوعات البدن: الصلاة.

وأقسام النوافل وفضائلها مشهورة مذكورة في كتب الفقه وغيرها، لكن نذكر منها صلاة التسبيح، لأنها قد تخفى صفتها على بعض الناس. فروى عكرمة عن ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ قال للعباس: «يا عماه، ألا أعطيك، ألا أعلمك» وذكر الحديث إلى أن قال: «تصلي أزبع ركعات، تقرأ في كل ركعة بفاتحة الكتاب وسورة، فإذا فرغت من القراءة في أول ركعة وأنت قائم قلت: سبحان الله، والمحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، خمس عشرة مرة، ثم تركع وتقولها وأنت راكع عشراً، ثم ترفع رأسك من الركوع فتقولها عشراً، ثم تسجد فتقولها عشراً، ثم ترفع رأسك من السجود فتقولها عشراً، ثم تسجد فتقولها عشراً، ثم ترفع رأسك من السجود فتقولها عشراً، ثم ترفع رأسك من السجود فتقولها عشراً قبل أن تقوم، فذلك خمس وسبعون، تفعل ذلك في أربع ركعات. إن استطعت أن تصليها في كل يوم مرة فافعل، ففي كل شهر مرة، فإن لم تفعل، ففي كل شهر مرة، فإن لم تفعل، ففي كل سنة مرة، فإن لم تفعل، ففي كل شهر مرة، فإن لم تفعل، ففي كل سنة مرة، فإن لم تفعل، ففي كل سنة مرة، فإن لم تفعل ففي عمرك مرة «١٠).

#### فصــل

ولا يتطوع في أوقات النهي بصلاة لا سبب لها، كصلاة التسبيح، لأن النهي مؤكد فيها عن الصلاة، وهذه الأشياء ضعيفة فلا تقاومه. وأما ما لـه سبب، كتحية المسجد، وصلاة الكسوف، والاستسقاء ونحوها، فعلى روايتين.

واعلم أن النهي عن الصلاة في الأوقات الثلاثة له ثلاثة أسرار:

أحدها: ترك التشبه بعبّاد الشمس.

الثاني: التحذير من السجود لقرن الشيطان، فإن الشمس تطلع ومعها قرن الشيطان، فإذا ارتفعت فارقها، فإذا استوت قارنها، فإذا زالت الشمس فارقها، فإذا تضيفت للغروب قارنها، فإذا غربت فارقها.

الثالث: إن سالكي طريق الأخرة مواظبون على العبادات، والمواظبة على نمط واحد

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۲۹۷ ـ ۲۹۸ ـ ۲۹۹) والترمذي (۶۸۲) وابن ماجه (۱۳۸٦) والحاكم (۱/۳۱۷ ـ ۳۱۸) وصححه ووافقه الذهبي وهو حديث صحيح لطرقه وشواهده الكثيرة.

يورث الملل، فإذا وقع المنع زاد النشاط، لأن النفس حريصة على ما منعت منه، فمنع الإنسان من الصلاة في أوقات النهي، ولم يمنع من نوع آخر من التعبد، كالقراءة، والتسبيح لينتقل العابد من حال إلى حال، كما جعلت الصلاة متنوعة بين قبام، وقعود، وركوع، وسجود والله أعلم.

### كتاب الزكاة وأسرارها وما يتعلق بها

الزكاة: أحد مباني الإسلام، وقد قرنها الله سبحانه وتعالى بالصلاة، فقال تعالى: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَءَائُواْ ٱلزَّكُوٰةَ ﴾ (١٠).

أما أنواع الزكاة، وأقسامها، وأسباب وجوبها، فظاهـر مشهور في منظانه من كتب الفقه، وإنما نذكر هاهنا بعض الشروط والآداب.

فمن الشروط أن يخرج المنصوص عليه، ولا يخرج القيمة في الصحيح، فإن من أجاز إخراج القيمة إنما تلمح سد الخلة فقط، وسد الخلة ليس هو كل المقصود بل بعضه، فإن واجبات الشرع ثلاثة أقسام:

قسم تعبد محض، كرمي الجمار، فمقصود الشرع فيه الابتلاء بالعمل ليظهر عبودية العبد بفعل مالا يعقل له معنى، لأن ما يعقل معناه يساعد عليه الطبع ويدعو إليه، فلا يظهر خلوص العبودية به، بخلاف ما ذكرنا.

والقسم الثاني: عكس ذلك، وهو مالا يقصد منه التعبد، بل المقصود منه حظ محض، كقضاء دين الأدميين، ورد المغصوب ونحو ذلك. وكذلك لا تعتبر فيه النية ولا الفعل، بل كيفما وصل الحق إلى مستحقه حصل المقصود وسقط خطاب الشرع، فهذان قسمان لا تركيب فيهما.

وأما القسم الثالث: فهو المركب، وهو أن يقصد منه الأمران جميعاً: امتحان المكلف، وحظ العباد، فيجتمع فيه تعبد رمي الجمار، وحظ رد الحقوق، فلا ينبغي أن ينسى أدق المعنيين وهو التعبد، ولعل الأدق هو الأهم، والزكاة من هذا القبيل، فحظ الفقير

<sup>(</sup>١) البقرة، الآية: ٤٣.

مقصود في سد الخلة، وحق التعبد مقصود الشرع في اتباع التفـاصيل، وبهـذا الاعتبار صارت الزكاة قرينة للصلاة والحج، والله أعلم.

### فصــل في دقائق الأداب الباطنة في الزكاة

اعلم أن على مريد الأخرة في زكاته وظائف:

الأولى: أن يفهم المراد من الزكاة، وهو ثلاثة أشياء: ابتلاء مدعي محبة الله تعالى باخراج مجبوبه، والتنزه عن صفة البخل المهلك، وشكر نعمة المال.

الوظيفة الثانية: الإسرار بإخراجها لكونه أبعد من الرياء والسمعة، وفي الإظهار إذلال الفقير أيضاً، فإن خاف أن يتهم بعدم الإخراج أعطى من لا يبالي من الفقراء بالأخذ بين الجماعة علانية، وأعطى غيره سراً.

الوظيفة الثالثة: أن لا يفسدها بالمن والأذى، وذلك أن الإنسان إذا رأى نفسه محسناً إلى الفقير، منعماً عليه بالإعطاء، ربما حصل منه ذلك. ولو حقق النظر لرأى الفقير محسناً إليه بقبول حق الله الذي هو طهرة له.

وإذا استحضر مع ذلك أن إخراجه للزكاة شكر لنعمة المال، فلا يبقى بينه وبين الفقير معاملة. ولا ينبغي أن يحتقر الفقير لفقره، لأن الفضل ليس بالمال ولا النقص بعدمه.

الوظيفة الرابعة: أن يستصغر العطية، فإن المستعظم للفعل معجب به. وقد قيل: لا يتم المعروف إلا بثلاث: بتصغيره، وتعجيله، وستره.

الوظيفة الخامسة: أن ينتقي من ماله أحله وأجوده وأحبه إليه، أما الحل، فإن الله تعالى طيب لا يقبل إلا طيباً. وأما الأجود، فقد قال الله تعالى: ﴿وَلَاتَيَمَّمُوا ٱلْخَبِيثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ ﴾ (١).

وينبغي أن يلاحظ في ذلك أمرين: أحدهما: حق الله سبحانه وتعالى بالتعظيم له. فإنه أحق من اختير له، ولو أن الإنسان قدم إلى ضيفه طعاماً رديثاً لأوغر صدره.

والثاني: حق نفسه، فإن الذي يقدمه هو الذي يلقاه غداً في القيامة، فينبغي أن يختار الأجود لنفسه.

وأما أحبه إليه، فلقوله تعالى: ﴿ لَن لَنَالُواْ ٱلْبِرَّحَتَّى تُنفِقُواْ مِمَّا يُحِبُّونَ ﴾ (٧), وكان

(١) البقرة، الآية: (٢٦٧). (٣) أن عمران، الآية: ٩٣.

ابن عمر رضي الله عنهما إذا اشتد حبه لشيء من ماله قربه لله عز وجل (١).

وروي: أنه نزل الجحفة وهو شاك، فقال: إني لأشتهي حيتاناً، فالتمسوا لـه فلم يجدوا إلا حوتاً، فأخذته امرأته فصنعته ثم قربته إليه، فأتى مسكين، فقال ابن عمر رضي الله عنه: خذه. فقال له أهله:سبحان الله! قد عنيتنا ومعنا زاد نعطيه. فقال: إن عبد الله يحبه.

وروي أن سائلًا وقف بباب الربيع بن خيثم رحمه الله فقال: أطعموه سكراً. فقالوا: نطعمه خبزاً أنفع له. فقال: ويحكم أطعموه سكراً، فإن الربيع يحب السكر.

الوظيفة السادسة: أن يطلب لصدقته من تزكو به، وهم خصوص من عموم الأصناف الثمانية، ولهم صفات:

الأولى: التقوى، فليخص بصدقته المتقين، فإنه يرد بها هممهم إلى الله تعالى.

وقد كان عامر بن عبد الله بن الزبير يتخير العُبّاد وهم سجود، فيأتيهم بالصرة فيها الدنانير والدراهم، فيضعها عند نعالهم بحيث يحسون بها ولا يشعرون بمكانه، فقيل له: ما يمنعك أن ترسل بها إليهم؟ فيقول: أكره أن يتمعر وجه أحدهم إذا نظر إلى رسولي أو لقيني.

الصفة الثانية: العلم، فإن في إعطاء العالم إعانة على العلم ونشر الدين، وذلك تقوية للشريعة.

الثالثة: أن يكون ممن يرى الإنعام من الله وحده، ولا يلتفت إلى الأسباب إلا بقدر ما ندب إليه من شكرها. فأما الذي عادته المدح عند العطاء، فإنه سيذم حين المنع.

الرابعة: أن يكون صائناً لفقره، ساتراً لحاجته، كاتماً للشكوى، كما قال الله تعالى: ﴿ يَخْسَـُهُمُ ٱلْجَـَـاهِلُ أَغْنِــيَآة مِنِ ٱلتَّعَلُّفِ ﴾ (٢).

وهؤلاء لا يحصلون في شبكة الطالب إلا بعد البحث عنهم، وسؤال أهل كل محلة عمن هذه صفته.

الخامسة: أن يكون ذا عائلة، أو محبوساً لمرض أو دين، فهذا من المحصرين، والتصدق عليه إطلاق لحصره.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي في الدر المنثور (٢/ ٢٦٠) إلى عبد بن حميدو البزار.

<sup>(</sup>٢) البقرة، الآية: ٢٧٣.

السادسة: أن يكون من الأقارب وذوي الأرحام، فإن الصدقة عليهم صدقة وصلة، وكل من جمع من هذه الخلال خلتين أو أكثر، كان إعطاؤه أفضل على قدر ما جمع.

#### فصل في آداب القابض

لا بد أن يكون آخذ الزكاة من الأصناف الثمانية، وعليه في ذلك وظائف.

الأولى: أن يفهم أن الله تعالى أوجب صرف الزكاة إليه ليكفيه ما أهمه، ويجعل همومه هماً واحداً في طلب رضى الله عز وجل.

الثانية: أن يشكر المعطى ويدعو له ويثني عليه، وليكن ذلك بمقدار شكر السبب، فإن من لم يشكر الناس لم يشكر الله، كما ورد في الحديث(١).

ومن تمام الشكر أن لا يحتقر العطاء وإن قل، ولا يذمه، ويغطي ما فيه من عيب. وكما أن وظيفة المعطي الاستصغار، فوظيفة المعطى الاستعظام، وكل ذلك لا يناقض رؤية النعمة من الله عز وجل. فأما من لا يرى الواسطة واسطة، فهو جاهل، وإنما المنكر أن يرى الواسطة أصلًا.

الوظيفة الثالثة: أن ينظر فيما يعطاه، فإن لم يكن من حل لم يأخذه أصلًا، لأن إخراج مال الغير ليس بزكاة، وإن كان من شبهة، تورَّع عنه، إلا أن يضيق عليه الأمر، فمن كان أكثر كسبه حراماً، فأخرج الزكاة ولم يعرف لما أخرجه مالك معين، كانت الفتوى فيه أن يتصدق به، فيجوز لهذا الفقير أن يأخذ قدر حاجته عند ضيق الأمر عليه وعجزه عن الصافي.

الرابعة: أن يتوقى مواقع الشبه في قدر ما يأخذ، فيأخذ القدر المباح له، ولا يأخذ أكثر من حاجته، فإن كان غارماً لم يزد على مقدار الدين، أو غازياً لم يأخذ إلا بمقدار ما يحتاج إليه، وإن أخذ بالمسكنة أخذ قدر حاجته دون ما يستغني عنه، وكل ذلك موكول إلى اجتهاده، والورع ترك ما يريب.

واختلف العلماء في قدر الغنى المانع من الزكاة، والصحيح فيه أن يكون له كفاية على الدوام، إما من تجارة، أو صناعة، أو أجر عقار، أو غير ذلك، وإن كان لـه بعض الكفاية أخذ ما يتممها، وإن لم يكن له ذلك أخذ ما يكفيه.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٢٥٨/٢ ـ ٢٩ ـ ٣٠٣) والترمذي (١٩٥٥) و (١٩٥٦) وأبو داود (٤٨١١) وقال الترمذي حديث صحيح .

وليكن ما يأخذه بقدر ما يكفي سنته ولا يزيد على ذلك؛ وانما اعتبر بالسنة، لأنها إذا ذهبت جاء وقت الأخذ، وإذا أخذ الأكثر منها ضيق على الفقراء.

## فصــل في صدقة التطوع وفضلها وآدابها

أما فضائل الصدقة فهي كثيرة مشهورة:

منها ما روى البخاري من حديث ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «أيكم مال وارثه أحب إليه من ماله؟ قالوا: يا رسول الله ما منا أحد إلا ماله أحب إليه. قال: «فإن ماله ما قدم، ومال وارثه ما أخره(١).

وفي «الصحيحين» (٢) من رواية أبي هريرة رضي الله عنه، أن رسول الله ﷺ قال: «من تصدق بعدل (٢) تمرة من كسب طيب ـ ولا يصعد إلى الله إلا الطيب ـ فإن الله يتقبلها بيمينه، ثم يربيها لصاحبها كما يربي أحدكم فلوه (٤) حتى تكون مثل الجبل».

وفي حديث آخر: «إن الصدقة لتطفىء غضب الرب، وتقي ميتة السوء<sup>(٥)</sup>». وفي حديث آخر: «تصدقوا فإن الصدقة فكاككم من النار»<sup>(٦)</sup>.

وعن بريدة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم: (100 - 100) يخرج أحد شيئاً من الصدقة حتى يفك عنه لَحْيَ سبعين شيطاناً (100). وروي أن راهباً تعبد في صومعة ستين سنة، ثم نزل يوماً ومعه رغيف؛ فعرضت له امرأة فتكشفت له، فوقع عليها، فأدركه الموت وهو على تلك الحال. وجاء سائل فأعطاه الرغيف ومات، فجيء بعمل ستين سنة، فوضع في كفة وخطيئته في كفة، فرجحت بعمله، حتى جيء بالرغيف فوضع مع عمله، فرجح بخطيئته.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٠٧٧). وأحمد (٢/٣٨١).

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۳۶۶ و ۱۹۹۳) ومسلم (۱۰۱۶) ورواه مالك (۹۹۰/۲) في الصدقة والترمـذي
 (۱۳۱ ـ ۱۹۱۲) والنسائي (۵۷/۵). وأحمد (۲۳۱/۲).

<sup>(</sup>٣) بعدل: أي بمثل.

<sup>(</sup>٤) فلوه: ابن المهر الصغير.

<sup>(</sup>٥) رواه الترمذي (٦٦٤) وإسناده ضعيف.

<sup>(</sup>٦) رواه أبو نعيم في الحلية (٢٠٤/١٠) وذكره السيوطي في الجامع الصغير (٣٣٠٤) وعزاه أيضاً إلى الطبراني في الصغير.

<sup>(</sup>٧) رواه أحمد (٥/٥٥) والحاكم (١/١٧).

وفي أفراد مسلم(١)، من حديث أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي ﷺ أنه قال: «ما نقصت صدقة من مال». وروي عن عائشة رضي الله عنها أنهم ذبحوا شاة فقال النبي ﷺ: «ما بقي منها؟» فقالت: ما بقي منها إلا كتفها، فقال: «بقي كلها إلا كتفها، (٢).

وأما آدابها، فنحو ما تقدم في الزكاة. واختلفوا: أيما أفضل للفقير، أن يأخذ من الزكاة، أو من الصدقة؟ فقال قوم: من الزكاة أفضل.

وأما أفضل الصدقة، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سئل رسول الله على الصدقة أفضل؟ قال: «أن تصدّق وأنت صحيح شحيح، تخشى الفقر، وتأمل الغنى، ولا تمهل حتى إذا بلغت الحلقوم قلت: لفلان كذا، ولفلان كذا، وقد كان لفلان». أخرجاه في «الصحيحين» (٣).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٥٨٨) ورواه أيضاً الترمذي (٢٠٣٠) ومالك (٢/٢٠٠).

<sup>(</sup>۲) رواه الترمذي (۲٤٧٢) وقال هذا حديث صحيح.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (۲۰۹۷ و ۱۳۵۳) ومسلم (۱۰۳۲) وأيضاً رواه أبو داود (۲۸٦٥) والنسائي (۲۳۲/٦) وأحمد (۲۳۱/۲ ـ ۲۰۰).

## كتاب الصوم وأسراره ومهماته وما يتعلق به

اعلم أن في الصوم خصيصة ليست لغيره، وهي إضافته إلى الله عز وجل حيث يقول سبحانه(١): ﴿ الصوم لي وأنا أجزي به ﴾(٢) وكفى بهذه الإضافة شرفًا، كما شرف البيت بإضافته إليه في قوله: ﴿ وَطَهِّـرْ بَيْتِيَ ﴾(٣)، وإنما فضل الصوم لمعنيين:

أحدهما: أنه سر وعمل باطن، لا يراه الخلق ولا يدخله رياء.

الثاني: أنه قهر لعدو الله، لأن وسيلة العدو الشهوات، وإنما تقوى الشهوات بالأكل والشرب، وما دامت أرض الشهوات مخصبة، فالشياطين يترددون إلى ذلك المرعى، وبترك الشهوات تضيق عليهم المسالك. وفي الصوم أخبار كثيرة تدل على فضله وهي مشهورة.

### فصــل في سنن الصوم

يستحب السحور، وتأخيره، وتعجيل الفطر، وأن يفطر على التمر.

ويستحب الجود في رمضان، وفعل المعروف، وكثرة الصدقة، اقتداء برسول الله ﷺ (13).

ويستحب دراسة القرآن، والاعتكاف في رمضان لا سيما في العشر الأواخر، وزيادة الاجتهاد فيه.

<sup>(</sup>١) أي في الحديث القدسي.

<sup>(</sup>۲) رَوَاهُ أَلبخاري (۱۹۰۶) ومسلم (۱۱۵۱) والترمذي (۷٦٤) والنسائي (۱٦٢/٤ ـ ۱٦٣) وابن ماجه (۱٦٣٨) وابن حبان (٣٤٢٣).

<sup>(</sup>٣) الحج، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٤) روى البخاري (٦) و (١٨٠٣). ومسلم (٢٣٠٨) والنسائي (١٢٥/٤) في الصيام كان رسول الله 瓣 أجود الناس وكان أجود ما يكون في رمضان..».

وفي «الصحيحين»(١) من حديث عائشة رضي الله عنها قالت: كان النبي ﷺ إذا دخل العشر الأخير، شد مئزره، وأحيا الليل، وأيقظ أهله.

وذكر العلماء في معنى شد المئزر وجهين:

أحدهما: أنه الإعراض عن النساء.

الثاني: أنه كناية عن الجد والتشمير في العمل. قالوا: وكان سبب إجتهاده في العشر طلب ليلة القدر.

### بيان أسرار الصوم وآدابه

وللصوم ثلاث مراتب: صوم العموم، وصوم الخصوص، وصوم خصوص الخصوص.

فأما صوم العموم فهو كف البطن والفرج عن قضاء الشهوة.

وأما صوم الخصوص: فهو كف النظر، واللسان، واليد، والرجل، والسمع، وسائر الجوارح عن الآثام.

وأما صوم خصوص الخصوص: فهو صوم القلب عن الهمم الدنيئة، والأفكار المبعدة عن الله تعالى، وكفه عما سوى الله تعالى بالكلية، وهذا الصوم له شروح تأتي في غير هذا الموضع.

فمن آداب صوم الخصوص: غض البصر، وحفظ اللسان عما يؤذي من كلام محرم أو مكروه، أو ما لا يفيد، وحراسة باقي الجوارح.

وفي الحديث من رواية البخاري، أن النبي ﷺ قال: «من لم يدع قول المزور والعمل به، فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابة»(٢).

ومن آدابه: أن لا يمتلىء من الطعام في الليل، بل يأكل بمقدار الكفاية، فإنه ما ملأ ابن آدم وعاءً شراً من بطن. ومتى شبع أول الليل لم ينتفع بنفسه في باقيه، وكذلك إذا شبع وقت السحر لم ينتفع بنفسه إلى قريب من الظهر، لأن كثرة الأكل تورث الكسل والفتور، ثم

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۹۲۰) ومسلم (۱۱۷۶) وأبو داود (۱۳۷٦) والترمذي (۲۹۸) والنسائسي (۲۱۸/۳) وأحمد (۲۱۸/۱).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۸۰۶ ـ و ۷۷۱۰) وأبو داود (۲۳۲۲) والترمذي (۷۰۷).

يفوت المقصود من الصيام بكثرة الأكل، لأن المراد منه أن يذوق طعم الجوع، ويكون تاركاً للمشتهي.

فأما صوم التطوع، فاعلم أن استحباب الصوم يتأكد في الأيام الفاضلة، وفواضل الأيام بعضها يوجد في كل سنة، كصيام ستة أيام من شوال بعد رمضان، وكصيام يوم عرفة، ويوم عاشوراء، وعشر ذي الحجة، والمحرم.

وبعضها يتكرر في كل شهر، كأوله، وأوسطه، وآخره، فمن صام أول الشهر وأوسطه وآخره، فقد أحسن، غير أن الأفضل أن يجعل الثلاثة أيام البيض.

وبعضها يتكرر في كل أسبوع، وهو يوم الإثنين ويوم الخميس.

وأفضل صوم التطوع صوم داود عليه السلام، كان يصوم يوماً ويفطر يوماً، وذلك يجمع الثلاثة معان:

أحدها: أن النفس تعطى يوم الفطر حظها، وتستوفي يوم الصوم تعبدها، وفي ذلك جمع بين ما لها وما عليها، وهو العدل.

والثاني: أن يوم الأكل يوم شكر، ويوم الصوم يوم صبر، والإيمان نصفان: شكر،

والثالث: أنه أشق على النفس في المجاهدة، لأنها كلما أنست بحالة نقلت عنها، فأما صوم الدهر كله، ففي أفراد مسلم من حديث أبي قتادة: أن عمر رضي الله عنه سأل النبي عليه السلام فقال: كيف بمن يصوم الدهر كله? فقال: «لا صام ولا أفطر - أو - لم يصم ولم يفطر»(١). وهذا محمول على من سرد الصوم في الأيام المنهي عن صيامها، فأما إذا أفطر يومي العيدين وأيام التشريق فلا بأس بذلك، فقد روي عن هشام بن عروة أن أباه كان يسرد الصوم، وكانت عائشة رضي الله عنها تسرد.

وقال أنس بن مالك رضي الله عنه: سرد أبو طلحة الصوم بعد رسول الله ﷺ أربعين عاماً.

واعلم أن من رزق فطنة، علم المقصود من الصوم، فحمل نفسه قدر ما لا يعجزه عما هو أفضل منه.

فقد كان ابن مسعود قليل الصوم، وكان يقول: إذا صمت ضعفت عن الصلاة؛ وأنا أختار الصلاة على الصوم.

وكان بعضهم إذا صام ضعف عن قراءة القرآن، فكان يكثر الفطر حتى يقدر على التلاوة، وكل إنسان أعلم بحاله وما يصلحه.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (١١٥٩).

# كتاب الحج وأسراره وفضائله وآدابه ونحو ذلك

ينبغي لمن أراد الحج أن يبدأ بالتوبة، ورد المظالم، وقضاء الديون، وإعداد النفقة لكل من تلزمه نفقته إلى وقت الرجوع، ويرد ما عنده من الودائع.

ويستصحب من المال الحلال ما يكفيه لذهابه ورجوعه من غير تقتيس، على وجه يمكنه معه التوسع في الزاد، والرفق بالفقراء.

ويستصحب ما يصلحه، كالسواك، والمشط، والمرآة، والمكحلة.

ويتصدق بشيء قبل خروجه. وإذا اكترى فليظهر للجمال كل ما يريد أن يحمله من قليل وكثير. وقد قال رجل لابن المبارك: احمل لي هذه الرقعة إلى فلان، فقال: حتى أستأذن الجمّال.

وينبغي أن يلتمس رفيقاً صالحاً محباً للخير معيناً عليه، إن نسي ذكره، وإن ذكر أعانه، وإن ضاق صدره صبره.

وليؤمّر الرفقاء عليهم أحسنهم خلقاً، وأرفقهم بالأصحاب، وإنما احتيج إلى التأمير لأن الآراء تختلف، فلا ينتظم التدبير، وعلى الأمير الرفق بالقوم، والنظر في مصالحهم، وأن يجعل نفسه وقاية لهم.

وينبغي للمسافر تطييب الكلام، وإطعام الطعام، وإظهار محاسن الأخلاق، فإن السفر يخرج خبايا الباطن، ومن كان في السفر الذي هو مظنة الضجر حسن الخلق، كان في الحضر أحسن خلقاً.

وقد قيل: إذا أثنى على الرجل معاملوه في الحضر ورفقاؤه في السفر، فلا تشكُّوا في صلاحه.

وينبغي له أن يودع رفقاءه وإخوانه المقيمين، ويلتمس أدعيتهم، ويجعل خروجه بكرة

يوم الخميس، وليصل في منزله ركعتين قبل الخروج منه، ويستودع الله أهله وماله، ويستعمل الأدعية والأذكار المأثورة عند خروجه من منزله، وفي ركوبه ونزوله، وهي مشهورة في كثير من الكتب في مناسك الحج، وكذلك جميع المناسك من الاحرام، والطواف، والوقوف بعرفة، وغير ذلك من أعمال الحج يأتي فيها بما ذكر من الأذكار والدعوات والآداب، وكل ذلك مستوفى في كتب الفقه وغيرها، فليطلب هناك.

## فصـــل في الأداب الباطنة والاشارة إلى أسرار الحج

اعلم أن لا وصول إلى الله سبحانه وتعالى إلا بالتجرد والانفراد لخدمته، وقد كان الرهبان ينفردون في الجبال طلباً للانس بالله، فجعل الحج رهبانية لهذه الأمة.

فمن الأداب المذكورة، أن يكون خالياً في حجه من تجارة تشغل قلبه وتفرق همه، ليجتمع على طاعة الله تعالى، وأن يكون أشعث أغبر، رث الهيئة، غير مستكثر من الزينة.

وينبغي أن يجتنب ركوب المحمل إلا من عذر، كمن لا يستمسك على الزاملة(١) فإن النبي ﷺ حج على راحلة وتحته رحل رث.

وفي حديث جابر، عن النبي ﷺ: «إن الله عز وجل يباهي بالحاج الملائكة فيقول: انظروا إلى عبادي، أتوني شعثاً غبراً من كل فج عميق، أشهدكم أني قد غفرت لهم<sup>(۲)</sup>»، وقد شرف الله تعالى بيته وعظمه، ونصبه مقصداً لعباده، وجعل ما حوله حرماً له تفخيماً لأمره، وتعظيماً لشأنه، وجعل عرفة كالميدان على فنائه.

واعلم أن في كل واحد من أفعال الحج تذكرة للمتذكر، وعبرة للمعتبر.

فمن ذلك: أن يتذكر بتحصيل الزاد زاد الآخرة من الأعمال، وليحذر أن تكون أعماله فاسدة من الرياء والسمعة فلا تصحبه ولا تنفعه، كالطعام الرطب الذي يفسد في أول منازل السفر، فيبقى صاحبه وقت الحاجة متحيراً، فإذا فارق وطنه ودخل البادية وشهد تلك العقبات، فليتذكر بذلك خروجه من الدنيا بالموت إلى ميقات القيامة وما بينهما من الأهوال.

الموضع السابق قريباً من لفظ المصنف وعزاه إلى البزار والطبراني وابن حبان في صحيحه.

<sup>(</sup>١) الزاملة: بعير يستظهر به رجل متاعه وطعامه عليه.

<sup>(</sup>١) عزاه بهذا اللفظ الهندي في كنز العمال الحديث (١٢٠٩٩) إلى ابن النجار عن أبي هريرة. وروى أحمد (٢٢٤/٢) شطره الأول إلى قوله «غبراً» عن عبد الله بن عمرو بن العاص. وقال المنذري في الترغيب والترهيب (٢٠٤/٢) إسناد أحمد لا باس به وأورد نحوه المنذري في

ومن ذلك: أن يتذكر وقت إحرامه وتجرده من ثيابه، إذا لبس المحرم الإحرام لبس كفنه، وأنه سيلقى ربه على زي مخالف لزي أهل الدنيا، وإذا لبى فليستحضر بتلبيته إجابة الله تعالى إذ قال: ﴿ وَأَذِن فِي ٱلنّاسِ بِالْخَيجَ ﴾(١)، وليرج القبول، وليخش عدم الإجابة، وكذلك إذا وصل إلى الحرم ينبغي أن يرجو الأمن من العقوبة، وأن يخشى أن لا يكون من أهل القرب، غير أنه ينبغي أن يكون الرجاء غالباً، لأن الكرم عميم، وحق الزائر مرعي، وذمام المستجير لا يضيع.

ومن ذلك: إذا رأى البيت الحرام استحضر عظمته في قلبه، وشكر الله تعالى على تبليغه رتبة الوافدين إليه، وليستشعر عظمة الطواف به، فإنه صلاة، ويعتقد عند استلام الحجر أنه مبايع الله على طاعته، ويضم إلى ذلك عزيمته على الوفاء بالبيعة، وليتذكر بالتعلق بأستار الكعبة والالتصاق بالملتزم، لجأ المذنب إلى سيده، وقرب المحب.

وأنشد بعضهم في ذلك:

ستور بيتك نيل الأمن منك وقد وما أظنك لما أن علقت بها وها أنا جار بيت أنت قلت لنا

علقتها مستجيراً أيها الباري خوفاً من النار تدنيني من النار حجوا إليه وقد أوصيت بالجار

ومن ذلك: إذا سعا بين الصفا والمروة، ينبغي أن يمثلها بكفتي الميزان، وتسرده بينهما في عرصات القيامة، أو تردد العبد إلى باب دار الملك، إظهاراً لخلوص خدمته، ورجاء الملاحظة بعين رحمته، وطمعاً في قضاء حاجته.

وأما الوقوف بعرفة: فاذكر بما ترى فيه من ازدحام الخلق، وارتفاع أصواتهم واختلاف لغاتهم موقف القيامة، واجتماع الأمم في ذلك الموطن، واستشفاعهم.

فإذا رميت الجمار: فاقصد بذلك الانقياد للأمر، وإظهار الـرق والعبوديـة، ومجرد الامتثال من غير حظ النفس.

وأما المدينة: فإذا لاحت لك فتذكر أنها البلدة التي اختارها الله تعالى لنبيه على وشرع إليها هجرته، وجعل فيها تربته، ثم مثل في نفسك مواقع أقدام رسول الله تعالى عليه وسلم عند تردده فيها، وتصور خشوعه وسكينته، فإذا قصدت زيارته، فاحضر قلبك لتعظيمه، والهيبة له، ومثل صورته الكريمة في خيالك، واستحضر عظيم مرتبته في قلبك، ثم سلم عليه، واعلم أنه عالم بحضورك وتسليمك، كما ورد في الحديث.

<sup>(</sup>١) الحج، الآية: ٢٧.

## كتاب آداب تلاوة القرآن الكريم وذكر فضله

أعظم فضائل القرآن أنه كلام الله عز وجل، وقد مدحه الله تعالى في آيات كثيرة، كفوله تعالى: ﴿ وَهَاذَا كِتَنَّكُ أَنْزَلْنَكُ مُبَارَكُ ﴾ (١) ﴿إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِيَ أَقُومُ ﴾ (٢) ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَامِنْ خَلِفَهُ ۗ ﴾ (٣).

وفي أفراد البخاري (٤٠)، من حديث عثمان بن عفان رضي الله عنه، أن النبي ﷺ قال: «خيركم من تعلم القرآن وعلمه».

وعن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إن الله عنو وجل أهلين من الناس»، قيل: من هم يا رسول الله؟ قال: «أهل القرآن هم أهل الله وخاصته»، رواه النسائي (٥٠)، وفي حديث آخر، أن النبي ﷺ قال: «لا يعذب الله قلباً وعي القرآن ﴾(١).

وعن ابن عمر رضي الله عنه، عن النبي ﷺ قال: «يقال لصاحب القرآن: اقرأ وارتق ورتل كما كنت ترتل في الدنيا، فإن منزلتك عند آخر آية تقرؤها»، صححه الترمذي<٧٠.

<sup>(</sup>١) الأنعام، الآية: ٩٢.

<sup>(</sup>٢) الإسراء، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٣) فصلت، الآية: ٤٢.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (۲۷°0 و ۵۰۲۸) ورواه أيضاً أحمد (٥٨/١) وأبو داود (١٤٥٣) والترمذي (٢٩٠٧) وابن ماجه (٢١٢) وابن حبان (١١٨).

<sup>(</sup>٥) قال العراقي في تخريج الإحياء (١/٣٧٣) أخرجه النسائي في الكبرى ورواه أحمد (١٣٨/٣) وعزاه في كنز العمال الحديث (٢٢٧٨) إلى أبي القاسم بن حيدر في مشيخته عن علي.

<sup>(</sup>٦) رواه الديلمي في الفردوس (٧٧٩٨).

 <sup>(</sup>٧) رواه الترمذي (٣٩١٥) وأبو داود (١٤٦٤) وأحمد (١٩٢/٢) وابن ماجه (٣٧٨٠) وقال في الزوائد في
 إسناده عطية العوفى وهو ضعيف.

وعن بريدة عن النبي على أنه قال: «إن القرآن يلقى صاحبه يوم القيامة حين ينشق عنه قبره كالرجل الشاحب، فيقول: هل تعرفني؟ فيقول: ما أعرفك، فيقول: أنا صاحبك القرآن الذي أظمأتك في الهواجر، وأسهرت ليلك، وإن كل تاجر من وراء تجارته، وإني لك اليوم من وراء كل تجارة؛ فيعطى الملك بيمينه، والمخلد بشماله، ويوضع على رأسه تاج الوقار؛ ويكسى والداه حلتين لا تقوم لهما الدنيا، فيقولان: بم كسيتنا هذا؟ فيقال: بأخذ ولدكما القرآن، ثم يقال: اقرأ واصعد في درج الجنة وغرفها، فهو في صعود ما كان يقرأ هزاً كان أو ترتيلًا (١٠).

قال ابن مسعود رضي الله عنه: ينبغي لحامل القرآن أن يعرف بليله إذ الناس نائمون وبنهاره إذ الناس مفطرون، وبحزنه إذ الناس يفرحون، وببكائه إذ الناس يضحكون، وبصمته إذ الناس يخوضون، وبخشوعه إذ الناس يختالون.

ولا ينبغي أن يكون جافياً ولا غافلًا ولا صخاباً(٢) ولا حديداً(٣).

وقال الفضيل: حامل القرآن حامل راية الإسلام، لا ينبغي أن يلغو مع من يلغو، ولا يسهو مع من يسهو، ولا يلهو مع من يلهو، تعظيماً لله تعالى.

ولا ينبغي أن يكون له إلى أحد حاجة، بل ينبغي أن تكون حوائج الناس إليه.

وقال الإمام أحمد بن حنبل: رأيت رب العزة في المنام، فقلت: يا رب، ما أقرب ما يتقرب به إليك المتقربون؟ فقال: بكلامي يا أحمد. فقلت: يا رب، بفهم أو بغير فهم؟ فقال: بفهم وبغير فهم.

#### فصــل في آداب التلاوة

ينبغي لقارىء القرآن أن يكون على وضوءٍ، مستعملًا للأدب، مطرقاً، غير متربع، ولا جالس على هيئة المتكبر.

وأفضل الأحوال: أن يقرأ في الصلاة قائماً، وأن يكون في المسجد.

فأما مقدار القراءة، فقد اختلفت فيها عادات السلف، فمنهم من كان يختم كل يوم

<sup>(</sup>١) قال في مجمع الزوائد (١٥٩/٧) رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح. ورواية أحمد في المسند (٢٥/٥) ورواه أيضاً الدارمي (٢/٥٥ - ٤٥١).

<sup>(</sup>٢) الصخب: شدة الصوت.

<sup>(</sup>٣) الحديد: شديد الغضب.

وليلة ختمة، ومنهم من كان يختم في اليوم والليلة أكثر من ذلك، ومنهم من كان يختم في ثلاث، ومنهم من كان يختم في ثلاث، ومنهم من كان يختم في أسبوع، ومنهم من كان يحتم في كل شهر، اشتغالاً بالتدبر أو بنشر العلم، أو بتعليمه، أو بنوع من التعبد غير القراءة، أو بغيره من اكتساب الدنيا.

وأولى الأمر: ما لا يمنع الإنسان من أشغاله المهمة، ولا يؤذيه في بدنه، ولا يفوته معه الترتيل والفهم.

قال ابن عباس رضي الله عنه: لأن أقرأ البقرة وآل عمران، وأرتلهما وأتدبرهما، أحب إلى من أن أقرأ القرآن كله هذرمة (١)، ومن وجد خُلسة في وقت، فليغتنم كثرة القراءة ليفوز بكثرة الثواب، فقد كان عثمان رضي الله عنه يقرأ القرآن في ركعة يوتر بها، وكان الشافعي يختم في رمضان ستين ختمة.

وأما الدوام: فليكن على قدر الإمكان، كما أشرنا إليه، واستحب بعضهم إذا ختم بالنهار أن يختم في ركعتي الفجر أو بعدهما، وإذا ختم بالليل أن يختم في ركعتي المغرب أو بعدهما يستقبل بالختمة أول الليل وأول النهار.

وقال ابن مسعود: رضي الله عنه: من ختم القرآن فله دعوة مستجابة، وكان أنس رضي الله عنه إذا ختم القرآن جمع أهله ودعا.

#### فصــل

ويستحب تحسين القراءة، وإذا لم يكن حسن الصوت حسنه ما استطاع، فأما القراءة بالألحان، فقد كرهها السلف.

ويستحب الإسرار بالقراءة، وقد جاء في حديث: وقضل قراءة السر على قراءة العلانية كفضل صدقة السر على صدقة العلانية، (٢)، إلا أنه ينبغي أن يسمع نفسه.

ولا بأس بالجهر في بعض الأوقات لمقصود صحيح، إما لتجويد الحفظ، أو ليصرف عن نفسه الكسل والنوم، أو ليوقظ الوسنان.

فأما حكم القراءة في الصلاة، ومقدار ما يقرأ في صلاة الفرض، وموضع الجهر والإسرار، فذلك معروف مشهور في كتب الفقه.

<sup>(</sup>١) الذرمة: السرعة في القراءة والكلام.

 <sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٢٩٢٠) وأبو داود (١٣٣٣) والنسائي (٥/ ٨٠) بلفظ والجاهر بالقرآن كالجاهر بالصدقة والمسر بالقرآن كالمسر بالصدقة، وإسناده صحيح.

ومن كان عنده مص حف ينبغي له أن يقرأ فيه كل يوم آيات يسيرة لئلا يكون مهجوراً.

وينبغي لتالي القرآن العظيم أن ينظر كيف لطف الله تعالى بخلقه في إيصال معاني كلامه إلى فهامهم، وأن يعلم أن ما يقرأه ليس من كلام البشر، وأن يستحضر عظمة المتكلم سبحانه ويتدبر كلامه، فإن التدبر هو المقصود من القراءة، وإن لم يحصل التدبر إلا بترداد الآية فليرددها، فقد روى أبو ذر رضي الله عنه عن النبي على أنه قام ليلة بآية يرددها فإن تُعَذَّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكُ مِن وقام تميم الداري بآية وهي قوله: ﴿ أَمْ حَسِبَ اللَّذِينَ المُتَرَحُوا السّيّعَاتِ أَن تَعَمَلُهُ مُ كَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَيمُوا الصّلياحدي إنه وكذلك قام بها الربيع ابن خيثم ليلة.

وينبغي للتالي أن يستوضح من كل آية ما يليق بها، ويتفهم ذلك، فإذا تلا قوله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ (٣) فليعلم عظمته ويتلمح قدرته في كل ما يراه، وإذا تلا: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ مَّاتُمْنُونَ ﴾ (٤) فليتفكر في نطفة متشابهة الأجزاء، كيف تنقسم إلى لحم وعظم، وعرق وعصب، وأشكال مختلفة من رأس ويد ورجل، ثم إلى ما ظهر فيها من الصفات الشريفة كالسمع والبصر والعقل، وغير ذلك، فليتأمل هذه العجائب.

وإذا تلا أحوال المكذبين فليشعر الخوف من السطوة إن غفل عن امتثال الأمر.

وليتخلّ التالي من موانع الفهم، مثل أن يخيل الشيطان إليه أنه ما حقق تلاوة الحرف ولا أخرجه من مخرجه، فيكرره التالي، فيصرف همته عن فهم المعنى.

ومن ذلك أن يكون التالي مصراً على ذنب، أو متصفاً بكبر، أو مبتلى بهوى مطاع، فإن ذلك سبب ظلمة القلب وصدؤه، فهو كالجرب على المرآة، يمنع من تجلي الحق، فالقلب مثل المرآة، والشهوات مثل الصدأ، ومعاني القرآن مثل الصور التي تتراءى في المرآة. والرياضة للقلب بإماطة الشهوات مثل الجلاء للمرآة.

وينبغي لتالي القرآن أن يعلم أنه مقصود بخطاب القرآن ووعيده، وأن القصص لم يرد بها السمر بل العبر، فليتنبه لذلك فحينئذ يتلو تلاوة عبد كاتبه سيده بمقصود، ليتأمل الكتاب

<sup>(</sup>١) المائدة، الآية: ١١٨.

والحديث رواه أحمد (١٤٩/٥) والنسائي (١٧٧/٢) والحاكم (٢٤١/١) واسناده صحيح. (٢) الجاثية، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٣) الأنعام، الآية: ٧٣.

<sup>(</sup>٤) الواقعة، الآية: ٥٩.

ويعمل بمقتضاه، فإن مثل العاصي إذا قرأ القرآن وكرره، مثال من كرر كتاب الملك وأعرض عن عمارة مملكته وما أمر به في الكتاب، فهو مقتصر على دراسته، مخالف أوامره، فلو ترك الدراسة مع المخالفة كان أبعد من الاستهزاء واستحقاق المقت.

وينبغي أن يتبرأ من حوله وقوته، وأن لا يلتفت إلى نفسه بعين الرضا والتزكية، فإن من رأس نفسه بصورة التقصير، كان ذلك سبب قربه.

### كتاب الأذكار والدعوات وغيرها

اعلم أنه ليس بعد تلاوة القرآن عبادة تؤدى باللسان أفضل من ذكر الله سبحانه وتعالى، ورفع الحواثج بالأدعية الخالصة إليه تعالى، ويدل على فضل الذكر قوله تعالى: ﴿ فَالْذَلُوفِ آذَكُرُكُمْ ﴾ (١)، وقوله: ﴿ اللَّذِينَ يَذَكُرُونَ اللَّهَ قِينَ مَا وَقُعُودًا وَعَلَلَجُنُوبِهِمْ ﴾ (١)، وقوله: ﴿ وَالذَّاكِرِينَ اللَّهَ كَيْسِيرًا وَالذَّاكِرَتِ ﴾ (٣)، وعن النبي ﷺ أنه قال: وإن الله عز وجل يقول: وأنا مع عبدي ما ذكرني وتحركت بي شفتاه (١).

وفي أفراد مسلم<sup>(٥)</sup> عنه صلى الله عليه تعالى وسلم أنه قال: **ولا يقعد قوم يذكرون الله** إلا حفتهم الملائكة، وغشيتهم الرحمة ونزلت عليهم السكينة وذكرهم الله فيمن عنده، وفي ذلك أحاديث كثيرة مذكورة في فضائل الأعمال.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي على قال: «ما جلس قوم مجلساً فتفرقوا على غير ذكر الله عز وجل، إلا تفرقوا عن مثل جيفة الحمار، وكان ذلك المجلس عليهم حسرة يوم القيامة، (٢)، وفي حديث آخر: «لا يجلس قوم مجلساً لا يذكرون الله عز وجل ولا يصلون على النبي على إلا كان عليهم حسرة يوم القيامة، (٧).

<sup>(</sup>١) البقرة، الآية: ١٥١.

<sup>(</sup>٢) آل عمران، الآية: ١٩١.

<sup>(</sup>٣) الأحزاب، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد (٢/٥٤٠). والحاكم (١/٤٩٦) وقال هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم (٢٧٠٠). ورواه أيضاً الترمذي (٣٣٧٥) وأحمد (٣٢/٣).

<sup>(</sup>٦) رواه أبو داود (٤٨٥٥) وأحمد (٣٨٩/٢ ـ ٤٩٤) والحاكم وصححه ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٧) رواه الترمذي (٣٣٧٧) والحاكم وأحمد (٢/٤٣٢ ـ ٤٥٢).

وأما فضيلة الدعاء: فقد روى أبو هريرة رضي الله عنه، عن النبي ﷺ أنه قال: «ليس شيء أكرم على الله عز وجل من الدعاء، وأشرف العبادة الدعاء، ومن لا يسأل الله يغضب عليه،(١)، وفي حديث آخر: «سلوا الله من فضله فإن الله يحب أن يسأل،(١).

وللدعاء آداب: من ذلك أن يتحرى الأوقات الشريفة، كيوم عرفة من السنة، ورمضان من الشهور، والجمعة من الأسبوع، والسحر من الليل. ومن الأوقات الشريفة بين الأذان والاقامة، وعقيب الصلوات، وعند نزول الغيث، وعند القتال في سبيل الله، وعند ختم القرآن، وفي السجود، وعند الإفطار، وعند حضور القلب ووجله.

وعلى الحقيقة فإن شرف الأوقات يرجع إلى شرف الحالات، فإن وقت السحر وقت صفاء القلب وفراغه، وحالة السجود حالة الذل.

ومن آداب الدعاء أن يدعو مستقبل القبلة، ويرفع يديه ثم يمسح بهما وجهه، وأن يخفض صوته حال الدعاء. ومن آدابه أن يبدأ بذكر الله عز وجل، ثم يصلي على النبي صلى الله تعالى عليه وسلم، ولا يتكلف السجع في الدعاء. ومن آدابه وهو الأدب الباطن وهو الأحبابة، التوبة، ورد المظالم.

#### فصسل

## في الأوراد وفضلها وتوزيع العبادات على مقادير الأوقات

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (٣٦٢/٢) والترمذي (٣٣٦٧) والحاكم (١/ ٤٩٠) وصححه ووافقه الذهبي ورواه البخاري في الأدب المفرد (٧١٢).

 <sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٣٥٦٦) وتمامه «وأفضل العبادة انتظار الفرج» وهو حديث حسن.

<sup>(</sup>٣) الإنسان، الأيتان: (٢٥ ـ ٢٦).

<sup>(</sup>٤) الفرقان، الآية: ٦٢.

#### بيان عدد أوراد الليل والنهار وترتيبها

أوراد النهار سبعة، وأوراد الليل ستة، فلنذكر فضيلة كل ورد ووظيفته وما يتعلق به.

الورد الأول من أوراد النهار: ما بين طلوع الفجر الثاني إلى طلوع الشمس، وهو وقت شريف، وقد أقسم الله تعالى به فقال: ﴿ وَالصَّبِحِ إِذَا لَنَفَسَ ﴾(١) فينبغي للمريد إذا انتبه من النوم أن يذكر الله سبحانه وتعالى فيقول: «الحمد لله الذي أحيانا بعد أن أماتنا وإليه النشور». روي ذلك عن النبي على من أفراد البخاري(٧).

وفي أفراد مسلم (٣)، من حديث ابن مسعود رضي الله عنه قال: كان رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم إذا أمسى قال: «أمسينا وأمسى الملك لله، والحمد لله، ولا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك، وله الحمد، وهو على كل شيء قدير، رب أسألك خير ما في هذه الليلة وشر ما بعدها، رب أعوذ بك من شر هذه الليلة وشر ما بعدها، رب أعوذ بك من الكسل وسوء الكبر، رب أعوذ بك من عذاب في النار وعذاب في القبر».

وإذا أصبح قال ذلك أيضاً: «أصبحنا وأصبح الملك لله...» إلى آخره، ويقول: «بسم الله الذي لا يضر مع اسمه شيء في الأرض ولا في السماء وهو السميع العليم» ثلاث مرات، «رضيت بالله رباً، وبالإسلام ديناً، وبمحمد ﷺ نبياً ورسولاً».

فإذا صلى الفجر قال وهو ثان رجله قبل أن يتكلم: «لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، يحيي ويميت، وهو على كل شيء قدير» عشر مرات. ويذكر سيد الاستغفار: «اللهم أنت ربي، لا إله إلا أنت، خلقتني وأنا عبدك، وأنا على عهدك ووعدك ما استطعت، أعوذ بك من شر ما صنعت، أبوء لك بنعمتك علي، وأبوء بذنبي، فاغفر لي، فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت».

ويقول: «أصبحنا على فطرة الإسلام، وكلمة الاخلاص، ودين نبينا محمد ﷺ، وملة أبينا إبراهيم حنيفاً مسلماً، وما كان من المشركين، ويدعو: «اللهم أصلح لي ديني الذي هو عصمة أمري، وأصلح لي دنياي التي فيها معاشي، وأصلح لي آخرتي التي فيها معادي،

<sup>(</sup>١) التكوير، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٥٩٥٣ ـ ٥٩٥٥ ـ ٥٩٦٥ ـ ٦٩٥٩). ورواه أيضاً الترمـذي (٣٤١٣) وأبـو داود (٥٠٤٩).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٧٢٣) ورواه أيضاً الترمذي (٣٣٨٧) وأبو داود (٥٠٧١) وأحمد (١/٤٤).

واجعل الحياة زيادة لي في كل خير، واجعل الموت راحة لي من كل شر». ويدعو بدعاء أبي الدرداء: اللهم أنت ربي، لا إله إلا أنت، عليك توكلت، وأنت رب العرش العظيم، ما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، أعلم أن الله على كل شيء قدير، وأن الله قد أحاط بكل شيء علماً. اللهم إني أعوذ بك من شر نفسي، ومن شر كل ذابة أنت أخذ بناصيتها، إن ربي على صراط مستقيم». فهذه الأدعية لا يستغني المريد عن حفظها.

فإذا دخل المسجد فليقل ما روى مسلم (٢) في «صحيحه» أن النبي على قال: إذا دخل أحدكم المسجد فليسلم على النبي يخ ثم ليقل: اللهم افتح لي أبواب رحمتك، وإذا خرج فليقل: اللهم إني أسألك من فضلك»، ثم يطلب الصف الأول منتظراً للجماعة داعياً بنحو ما الأذكار والأدعية.

فإذا صلى الفجر استحب أن يمكث في مكانه إلى طلوع الشمس.

فقد روى أنس رضي الله عنه، عن النبي ﷺ أنه قال: «من صلى الفجر في جماعة، ثم قعد يذكر الله تعالى حتى تطلع الشمس، ثم صلى ركعتين، كانت له كأجر حجة وعمرة تامة تامة تامة (٣).

وليكن وظائف وقته أربعاً: الدعاء، والذكر، والقراءة، والفكر.

وليأت بما أمكنه، وليتفكر في قطع القواطع، وشغل الشواغل عن الخير ليؤدي وظائف يومه، وليتفكر في نعم الله تعالى ليتوفر شكره.

الورد الثاني: ما بين طلوع الشمس إلى الضحى، وذلك بمضي ثلاث ساعات من النهار، إذا فرض النهار اثنتي عشرة ساعة، وهو الربع، وهذا وقت شريف وفيه وظيفتان:

أحدهما: صلاة الضحى.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه (۷۷۸) وأحمد (۲۱/۳) وفي سنده ضعف.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٧١٣) بلفظ هإذا دخل أحدكم المسجد فليصل اللهم. . . ، وأما ما لفظ المصنف هنا فقد رواه أبو داود (٤٦٥) وابن ماجه (٧٧٧).

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي: (٥٨٦) وقال حديث حسن.

والثانية: ما يتعلق بالناس من عيادة مريض، أو تشييع جنازة، أو حضور مجلس علم، أو قضاء حاجة مسلم. وإن لم يفعل شيئاً من ذلك تشاغل بالقراءة والذكر.

الورد الثالث: من وقت الضحى إلى الزوال، والوظيفة في هذا الـوقت، الأقسام الأربعة، وزيادة أمرين:

أحدهما: الاشتغال بالكسب والمعاش، وحضور السبوق، فإن كان تاجراً فليتجر بصدق وأمانة، وإن كان صاحب صنعة، فليصنع بنصيحة وشفقة، ولا ينسى ذكر الله تعالى في جميع أشغاله، وليقنع بالقليل.

والثاني: القيلولة، فإنها مما تعين على قيام الليل، كما يعين السحور على صيام النهار، فإن نام فليجتهد في الانتباه قبل الزوال بقدر الاستعداد للصلاة قبل دخول الوقت.

واعلم أن الليل والنهار أربع وعشرون ساعة، فالاعتدال أن ينام من ذلك الثلث، وهو ثمان ساعات، فمن نام أقل من ذلك لم يأمن اضطراب بدنه، ومن نام أكثر من ذلك كثر كسله، فإذا نام أكثر من ذلك في الليل فلا وجه لنومه في النهار، بل من نقص منه استوفى ما نقص في النهار.

الورد الرابع: ما بين الزوال إلى الفراغ من صلاة الظهر، وهو أقصر أوراد النهار وأفضلها، فينبغي له في هذا الوقت إذا أذن المؤذن أن يجيبه بمثل قوله، ثم يقوم فيصلي أربع ركعات، ويستحب أن يطيلهن، فإن أبواب السماء تفتح حينئذ، ثم يصلي الظهر وسننها، ثم يتطوع بعدها بأربع.

الورد الخامس: ما بعد ذلك إلى العصر، يستحب لـه في هذا الـوقت الاشتغال بالذكر، والصلاة، وفنون الخير، ومن أفضل الأعمال انتظار الصلاة بعد الصلاة.

الورد السادس: إذا دخل وقت العصر إلى أن تصفر الشمس، وليس في هذا الوقت صلاة سوى أربع ركعات بين الأذانين، ثم فرض العصر، ثم يتشاغل بالأقسام الأربعة التي سبق ذكرها في الورد الأول، والأفضل فيه تلاوة القرآن بالتدبر والتفهم.

الورد السابع: من اصفرار الشمس إلى أن تغرب، وهو وقت شريف. قال الحسن البصري رحمه الله: كانوا أشد تعظيماً للعشي من أول النهار، فيستحب في هذا الوقت التسبيح، والاستغفار خاصة، وبالمغرب تنتهي أوراد النهار فينبغي أن يلاحظ العبد أحواله ويحاسب نفسه، فقد انقضت من طريقه مرحلة. وليعلم أن العمر أيام تنقضي جملتها بانقضاء آحادها. قال الحسن: يا ابن آدم، إنما أنت أيام، إذا مضى يومك مضى بعضك،

وليتفكر هل ساوى يومه أمسه، فإن رأى أنه قد توفر على الخير في نهاره، فليشكر الله سبحانه وتعالى على التوفيق، فإن تكن الأخرى، فليتب وليعزم على تلافي ما سبق من التفريط في الليل، فإن الحسنات يذهبن السيئات، وليشكر الله تعالى على صحة جسمه، وبقاء بقية من عمر يمكن فيها استدراك التقصير، وقد كان جماعة من السلف يستحبون أن لا ينقضي يوم إلا عن صدقة، ويجتهدون فيما أمكن من كل خير.

#### ذكر أوراد الليل

الورد الأول: إذا غربت الشمس إلى وقت العشاء، فإذا غربت صلى المغرب واشتغل بإحياء ما بين العشاءين، فقد روي عن أنس رضي الله عنه في قوله تعالى: ﴿ نَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمّا رَزَقْنَهُمْ يُنفِقُونَ ﴾(١) أن هذه الآية نزلت في أصحاب رسول الله ﷺ، كانوا يصلون بين المغرب والعشاء(٢).

وعن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: «من صلى بعد المغرب ست ركعات ولم يتكلم فيما بينهن بسوء، عدلن له بعبادة اثنتي عشرة سنة». رواه الترمذي<sup>(٣)</sup>.

الورد الثاني: من غيبوبة الشفق الأحمر إلى وقت النوم، يستحب أن يصلي بين الأذانين ما أمكنه، وليكن في قراءته: ﴿الْمَدَّ مَّزِيلٌ ﴾ (٤) و﴿ تَبَرُكَالُذَى بِيدِوالْمُلْكُ ﴾ (٥) فقد كان رسول الله ﷺ لا ينام حتى يقرأهما(١)، وفي حديث آخر، عن ابن مسعود رضي الله عنه، أن رسول الله ﷺ قال: «من قرأ سورة الواقعة كل ليلة لم تصبه فاقة، (٧).

الورد الثالث: الوتر قبل النوم، إلا من كان عادته القيام بالليل، فإن تأخيره في حقه

<sup>(</sup>١) السجدة، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي في الدر المنثور (٦/٦) تفسير سورة السجدة، إلى ابن أبي شبيبة وأبي داود ومحمد ابن نصر وابن جرير وغيرهم.

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (٤٣٥) وفي سنده عمر بن أبي خثعم وهو ضعيف وقال الترمذي هذا حديث غريب.

<sup>(</sup>٤) السجدة، الآية: ١.

<sup>(</sup>٥) الملك، الآية (١).

 <sup>(</sup>٦) رواه أحمد (٣/ ٣٤٠) والترمذي (٢٨٩٢) والحاكم (٣/ ٣٤٠) وعزاه في الدر المنثور (٦/ ٥٣٤) أيضاً
 إلى أبي عبيد في فضائله وعبد بن حميد والدارمي .

 <sup>(</sup>٧) رواه ابن السني (٦٧٨) والبيهقي في شعب الإيمان، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (١٢٣/٨) إلى
 أبي عبيد في فضائله وابن الضريس والحرث بن أبي أسامة وأبي يعلى.

أفضل، قالت عائشة رضي الله عنها: من كل الليل قد أوتر رسول الله ﷺ، من أول الليل، وأوسطه، وآخره، فانتهى وتره إلى السحر. متفق عليه(١)، ثم ليقل بعد الوتر: «سبحان الملك القدوس» ثلاث مرات.

الورد الرابع: النوم، وإنما عددناه من الأوراد، لأنه إذا روعيت آدابه وحسن المقصود به احتسب عبادة. وقد قال معاذ رضي الله عنه: إني لأحتسب في نومتي كما أحتسب في قومتي.

فمن آداب النوم: أن ينام على طهارة، لما روت عائشة رضي الله عنها، أن رسول الله ﷺ كان إذا أراد أن ينام توضأ وضوءه للصلاة (٢).

وقال عبد الله بن عمرو بن العاص: إن الأرواح يعرج بها في منامها إلى السماء فتؤمر بالسجود عند العرش، فما كان منها طاهراً سجد عند العرش، وما كان ليس بطاهر سجد بعيداً عن العرش.

ومن آدابه أن يتوب قبل نومه، لأنه ينبغي لمن طهر ظاهره أن يطهر باطنه، لأنه ربما مات في نومه.

ومنها: أن يزيل كل غش في قلبه لمسلم، ولا ينوي ظلمه، ولا يعزم على خطيئة إذا استيقظ.

ومنها: أن لا يبيت من له شيء يـوصي بـه إلا ووصيتـه مكتـوبـة عنـده، لأن في «الصحيحين» (٣) من حديث ابن عمر رضي الله عنهما عن النبي ﷺ أنه قال: «ما حق امرىء مسلم له شيء يوصى فيه، يبيت ليلتين إلا ووصيته مكتوبة عنده».

وينبغي له أيضاً أن لا يبالغ في تمهيد الفراش متنعماً بذلك، فإنه يزيد في النوم، فإن النبي ﷺ ثني له فراشه فقال: «منعتني وطأته صلاتي الليلة».

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۹۰۱) ومسلم (۷٤٥) ورواه أيضاً النسائي (۳/ ۲۳۰) والترمىذي (٤٥٦) وأبو داود (١٤٣٥ ـ ١٤٣٧).

 <sup>(</sup>۲) رواه أبو داود والنسائي وابن ماجه وأحمد (٥/٥١) وروى البخاري (٥٩٥٢) عن البراء بن عازب
قال، قال لي رسول الله ﷺ: «إذا أتيت مضجعك فتوضأ وضوءك للصلاة ثم اضطجع على ننقك
الأيمن..».

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (۲۰۸۷) ومسلم (۱٦٣٧) ورواه أيضاً مالك (٢/١٧١) وأبو داود (٣٨٦٢) والترمذي (٩٧٤) والنسائي (٢٣٨/٦ ـ ٢٣٩) وأحمد (٢/٦٦ ـ ١١٣).

وينبغي أن لا ينام حتى يغلبه النوم، فقد كان السلف لا ينامون إلا غلبة.

ومن آدابه أن يستقبل القبلة وأن يدعو بما ورد من الأحاديث في ذلك، وأن ينام على جنبه الأيمن، فمما جاء في ذلك ما روى أبو هريرة رضي الله عنه، عن النبي على أنه قال: وإذا أوى أحدكم إلى فراشه فلينفضه بداخلة إزاره، فإنه لا يدري ما حدث بعده». فإذا وضع جنبه فليقل: «باسمك ربي وضعت جنبي وبك أرفعه، إن أمسكت نفسي فاغفر لها، وإن أرسلتها فاحفظها بما تحفظ به عبادك الصالحين» أخرجاه في «الصحيحين» (١).

وفي «الصحيحين» (٢) أيضاً، من حديث عائشة، أن النبي ﷺ كان إذا أوى إلى فراشه كل ليلة، جمع كفيه ثم نفث فيهما وقرأ فيهما: ﴿ قل هو الله أحد ﴾ و ﴿ قل أعوذ برب الفلق ﴾ و ﴿ قل أعوذ برب الناس ﴾، ثم يمسح بهما ما استطاع من جسده، يبدأ بهما على رأسه ووجهه، وما أقبل من جسده، يفعل ذلك ثلاث مرات.

وفيهما (٣) من حديث البراء بن عازب رضي الله عنه، أن رسول الله على قال: «إذا أتيت مضجعك، فتوضأ وضوءك للصلاة، ثم اضطجع على شقك الأيمن ثم قل: اللهم أسلمت نفسي إليك، ووجهت وجهي إليك، وفوضت أمري إليك، وألجأت ظهري إليك، رغبة ورهبة إليك، لا ملجأ ولا منجا منك إلا إليك، آمنت بكتابك الذي أنزلت وبنبيك الذي أرسلت، فإنك إن مت في ليلتك مت على الفطرة، وإن أصبحت أصبت خيراً.

وعن على رضي الله عنه، أن رسول الله يطلخ قال له ولفاطمة: «إذا أخذتما مضاجعكما أو أويتما إلى فراشكما، فسبحا الله ثلاثاً وثلاثين، واحمداه ثلاثاً وثلاثين، وكبراه أربعاً وثلاثين، فهو خير لكما من خادم» متفق عليه (٤).

وحديث أبي هريرة في حفظ زكاة رمضان مشهور، وفيه أن شيطاناً قال له: إذا أويت إلى فراشك فاقرأ آية الكرسي، فإنه لن يزال عليك من الله حافظ، ولا يقربك شيطان. فأخبر

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٥٩٦١) ومسلم (٢٧١٤) ورواه الترمذي (٣٣٩٨) وأبو داود (٥٠٥٠). وأحمد (٢/ ٢٩٥ - ٤٣٢ - ٤٣٢).

 <sup>(</sup>٧) رُواه البخاري (٤٧٢٩ و ٥٤٦٦ ـ ٥٩٦٠) ومسلم (٢١٩٢) ورواه مالك (٢/٣٤ ـ ٩٤٣) والترمذي
 (٣٣٩٩) وأبو داود (٣٠٩٦).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٥٩٥٤) ومسلم (٢٧١٠) ورواه الترمىذي (٣٣٩١) وأبـو داود (٥٠٤٦ ـ ٥٠٤٧ ـ ٥٠٤٨). ٥٠٤٨).

<sup>(\$)</sup> رواه البخاري (٢٥٤٥ و ٢٥٤٦ و ٥٩٥٩) ومسلم (٢٧٢٧) ورواه الترمــذي (٣٤٠٥) وأبـو داود (٢٩٨٩/٢٩٨٨) وأحمد (١٣٦/١).

رسول الله ﷺ فقال: «أما إنه قد صدقك وهو كذوب، (١).

وفي أفراد مسلم(٢) أن النبي ﷺ كان إذا أوى إلى فراشه قال: «الحمد لله الذي أطعمنا وسقانا، وكفانا وآوانا، فكم من لا كافي له ولا مُؤوي».

فإذا استيقظ للتهجد، فليدع بدعاء رسول الله ﷺ: «اللهم ربنا لك الحمد، أنت قيم السماوات والأرض ومن فيهن، ولك الحمد أنت نور السماوات والأرض ومن فيهن، ولك الحمد أنت ملك السماوات والأرض ومن فيهن، ولك الحمد أنت الحق، ووهدك الحق، ولقاؤك حق، والجنة حق، والنارحق، والنبيون حق، ومحمد حق، والساعة حق، اللهم لك أسلمت، وبك آمنت، وعليك توكلت، وإليك أنبت، وبك خاصمت، وإليك حاكمت، فاخفر لي ما قدمت وما أخرت، وما أسررت وما أعلنت». وفي رواية: «وما أنت أهلم به مني، أنت المقدم، وأنت المؤخر، لا إله إلا أنت» متفق عليه (٣).

وليجتهد أن يكون آخر كلامه عند النوم ذكر الله تعالى؛ وأول ما يجري على لسانه عند التيقظ ذكر الله تعالى؛ فهاتان علامتان على الإيمان.

الورد الخامس من أوراد الليل: يدخل بمضي النصف الأول إلى أن يبقى من الليل سدسه، وذلك وقت شريف. قال أبو ذر رضي الله عنه: سألت رسول الله ﷺ: أي صلاة الليل أفضل؟ فقال: «نصف الليل، وقليل فاعله» (٤). وروي أن داود عليه السلام قال: يا رب، أية ساعة أقوم لك؟ فأوحى الله تعالى إليه: يا داود، لا تقم أول الليل ولا آخره، ولكن قم في شطر الليل حتى تخلو بي وأخلو بك، وارفع إليَّ حواثجك.

فإذا قام إلى التهجد، قرأ العشر آيات من آخر سورة (آل عمران)، كما روي في «الصحيحين»(\*) أن النبي ﷺ فعل ذلك، وليدع بما سبق من دعائه ﷺ عند قيامه من الليل، ثم يستفتح صلاته بركعتين خفيفتين، لما روى أبو هريرة رضي الله عنه، عن النبي ﷺ أنه قال: «إذا قام أحدكم يصلي بالليل، فليبدأ بركعتين خفيفتين» رواه مسلم(1)، ثم يصلي مثنى

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢١٨٧ و ٣١٠١ و ٤٧٢٣) تعليقاً ولم يصرح فيه بالتحديث كما قال في الفتح (١) (٣٩٨/٤).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲۷۱۵) ورواه أيضاً أبو داود (۵۰۰۳) والترمذي (۳۳۹۳). وأحمد (۱۵۳/۳ ـ ۱۶۷ ـ ۲۸۳). ۲۵۳).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٠٦٩) ومسلم (٧٦٩).

<sup>(</sup>٤) رواه البيهقي في السنن (٤/٣) والبغوي في شرح السنة (٩٤٤).

<sup>(</sup>a) رواه البخاري (۱۸۱) ومسلم (۷۲۳).

<sup>(</sup>٦) رواه مسلم (٧٦٨) وأيضاً أبو داود (١٣٢٣ - ١٣٢٤) وأحمد (٣٩٩/٢) ورواه مسلم (٧٦٧) من حديث عائشة من فعله ﷺ.

مثنى، وأكثر ما روي عن النبي ﷺ أنه كان يصلي من الليل ثلاث عشرة ركعة مع الوتر، وأقلهن سبع.

الورد السادس من الليل: السدس الأخير، وهو وقت السحر، قال الله تعالى: ﴿ وَبِالْأَسْحَارِ هُمْ يُسْتَغْفُرُونَ ﴾(١).

وفي الحديث: «إن قراءة الرجل آخر الليل محضورة» (٢). وجاء طاووس إلى رجل وقت السحر فقالوا: هو ناثم، فقال: ما كنت أرى أن أحداً ينام وقت السحر.

فإذا فرغ المريد من صلاة السحر، فليستغفر الله عز وجل. وروي عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه كان يفعل ذلك.

## فصـــل في اختلاف الأوراد باختلاف الأحوال

اعلم أن السالك لطريق الآخرة لا يخلو من ستة أحوال: إما أن يكون عـابداً، أو عالماً، أو متعلماً، أو والياً، أو محترفاً، أو مستغرقاً بمحبة الله عز وجل مشغولاً به عن غيره.

الأول: العابد، وهو المنقطع عن الأشغال كلها إلى التعبد، فهذا يستعمل ما ذكرنا من الأوراد، وقد تختلف وظائفه، فقد كانت أحوال المتعبدين من السلف مختلفة، فمنهم من كان يغلب على حالة التلاوة، حتى يختم في يوم ختمة، أو ختمتين، أو ثلاثاً، وكان فيهم من يكثر التسبيح، ومنهم من يكثر الصلاة، ومنهم من يكثر الطواف بالبيت، فإن قيل: فما الأولى أن يصرف إليه أكثر الأوقات من هذه الأوراد؟ فاعلم أن قراءة القرآن في الصلاة قائماً مع التدبر يجمع الجميع، ولكن ربما عسرت المواظبة على ذلك، والأفضل يختلف باختلاف حال الشخص، ومقصود الأوراد تزكية القلب وتطهيره، فلينظر المريد ما يراه أشد تأثيراً فيه فليواظب عليه، فإذا أحس بملل انتقل عنه إلى غيره. قال أبو سليمان الداراني: فإذا وجدت قلبك في القيام فلا تركع، وإذا وجدته في الركوع فلا ترفع.

الثاني: العالم الذي ينتفع الناس بعلمه في فتوى، أو تدريس، أو تصنيف، أو تذكير، فنرتيبه في الأوراد يخالف ترتيب العابد، فإنه يحتاج إلى المطالعة في الكتب، والتصنيف، والإفادة، فإن استغرق الأوقات في ذلك، فهو أفضل ما يشتغل به بعد المكتوبات، وإنما نعني بالعلم المقدم على العبادة العلم الذي يرغب في الآخرة، ويعين على سلوك طريقها،

<sup>(</sup>١) الذاريات، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم وأحمد (۳۲۷/۳ و ۳۶۸ و ۳۸۹).

والأولى بالعالم أيضاً أن يقسم أوقاته، لأن استغراق الأوقات في العلم لا تصبر عليه النفس، فينبغي أن يخص ما بعد الصبح إلى طلوع الشمس بالأذكار والأوراد على ما ذكرنا، ثم ما بعد طلوع الشمس إلى الضحى في الإفادة والتعليم، فإن لم يكن عنده من يتعلم، صرف ذلك الزمان إلى التفكر في العلوم، فإن صفاء القلب بعد الفراغ من الذكر وقبل الاشتغال بهموم الدنيا يعين على التفطن للمشكلات، ثم من ضحوة النهار إلى العصر للتصنيف والمطالعة، لا يترك ذلك إلا في وقت أكل، أو طهارة، أو مكتوبة، أو قيلولة، ومن العصر إلى اصفرار الشمس بسماع ما يقرأ عليه من تفسير، أو حديث، أو علم نافع، ومن الاصفرار إلى الغروب يشتغل بالاستغفار والتسبيح، فيكون ورده الأول من عمل اللسان، والثاني في عمل القلب بالتفكر، والثالث في عمل العين واليد والمطالعة والنسخ، والرابع بعد العصر في عمل السمع لتتروح العين واليد، فإن المطالعة والنسخ، والرابع بعد العصر وبما أضر بالعين.

وأما الليل: فأحسن قسمة فيه قسمة الشافعي رحمه الله، فإنه كان يقسمه ثلاثة أجزاء: النلث الأول لكتابة العلم، والثاني للصلاة، والثالث للنوم، فأما الصيف، فربما لا يحتمل ذلك، إلا إذا كان أكثر النوم بالنهار.

الثالث: حال المتعلم، فإن التعلم أفضل من التشاغل بالأذكار والنوافل، وحكم المتعلم حكم العالم في ترتيب الأوراد، لكنه يشتغل بالاستفادة حين يشتغل العالم بالإفادة، وبالتعليق والنسخ حين يشتغل العالم بالتصنيف، فإن كان من العوام كان حضوره مجالس الذكر والعلم والوعظ أفضل من اشتغاله بالأوراد المتطوع بها.

الرابع: الوالي مثل الإمام، والقاضي، أو المتولي للنظر في أمر من أمور المسلمين، فقيامه بحاجات المسلمين وأغراضهم على وفق الشرع وقصد الإخلاص أفضل من الأوراد المذكورة، لأنه عبادة يتعدى نفعها، فينبغي أن يقتصر في النهار على المكتوبات، ثم يستفرغ باقي الزمان في ذلك، ويقنع بأوراد الليل.

المخامس: المحترف، وهو محتاج إلى الكسب له ولعياله، فليس له أن يستغرق الزمان في التعبد، بل يجتهد في الكسب مع دوام الذكر، فإذا حصل له ما يكفيه عاود الأوراد.

السادس: المستغرق بمحبة الله سبحانه، فهذا ورده بعد المكتوبات حضور القلب مع الله تعالى، وهو يحركه إلى ما يريد من ورده.

وينبغي أن يداوم العمل على الأوراد، لقول النبي ﷺ: «أحب العمل إلى الله تعالى أدومه وإن قل»(١). وكان النبي ﷺ عمله ديمة.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۱۸/۳) ومسلم (۷۸۲) ومالك (۱۱۸/۱) والنسائي (۲۱۸/۳) وأبو داود وأحمد (۲۱۸/۳).

# بيان في قيام الليل وفضله والأسباب الميسرة لقيامه ونحو ذلك

قال الله تعالى: ﴿ نَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ ﴾ (١) وقال النبي ﷺ: «عليكم بقيام الليل، فانه دأب الصالحين قبلكم، وهو قربة إلى ربكم، ومغفرة للسيئات، ومنهاة عن الإثم (٢)، وفي فضله أحاديث كثيرة.

وقال الحسن البصري رحمه الله: لم أجد من العبادة شيئاً أشد من الصلاة في جوف الليل، فقيل له: ما بال المتهجدين أحسن الناس وجوهاً؟ فقال: لأنهم خلوا بالرحمن فألبسهم من نوره.

#### فصل في الأسباب الميسرة لقيام الليل

اعلم أن قيام الليل صعب إلا على من وفق للقيام بشروطه الميسرة له.

فمن الأسباب ظاهر، ومنها باطن.

فأما الظاهر: فأن لا يكثر الأكل، كان بعضهم يقول: يا معشر المريدين، لا تأكلوا كثيراً، فتشربوا كثيراً، فتناموا كثيراً، فتخسروا كثيراً.

ومنها: أن لا يتعب نفسه بالنهار بالأعمال الشاقة.

ومنها: أن لا يترك القيلولة بالنهار، فانها تعين على قيام الليل.

ومنها أن يجتنب الأوزار. ۚ قال الثوري: حرمت قيام الليل خمسة أشهر بذنب أذنبته.

وأما الميسرات الباطنة:

<sup>(</sup>١) السجدة، الآية: ١٦.

 <sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٣٥٤٣\_ ٣٥٤٤) والحاكم (٣٠٨/١) وصححه ووافقه الذهبي والبيهقي (٢٠٢/٥)
 وعزاه السيوطي في الجامع الصغير (٧٥٧٣) أيضاً إلى الطبراني وابن السني .

فمنها: سلامة القلب للمسلمين، وخلوه من البدع، وإعراضه عن فضول الدنيا.

ومنها: خوف غالب يلزم القلب مع قصر الأمل.

ومنها: أن يعرف فضل قيام الليل.

ومن أشرف البواعث على ذلك الحب لله تعالى، وقوة الإيمان بأنه إذا قام ناجى ربه، وأنه حاضره ومشاهده، فتحمله المناجاة على طول القيام.

قال أبو سليمان رحمه الله: أهل الليل في ليلهم ألذ من أهل اللهو في لهوهم، ولولا الليل ما أحببت البقاء في الدنيا.

وفي «صحيح مسلم» (١) عن النبي ﷺ أنه قال: «إن في الليل لساعة لا يوافقها عبد مسلم يسأل الله فيها خيراً إلا آتاه إياه، وذلك كل ليلة».

وإحياء الليل مراتب:

أحدهما: أن يحيي الليل كله، روي ذلك عن جماعة من السلف.

الثانية: أن يقوم نصف الليل، وهو مروي أيضاً عن جماعة من السلف، وأحسن الطريق في هذا أن ينام الثلث الأول من الليل، والسدس الأخير منه.

المرتبة الثالثة: أن يقوم ثلث الليل، فينبغي أن ينام النصف الأول، والسدس الأخير، وهو قيام داود عليه السلام.

ففي «الصحيحين» (٢): «أحب الصلاة إلى الله صلاة داود، كان ينام نصف الليل، ويقوم ثلثه، وينام سدسه»، ونوم آخر الليل حسن، لأنه يذهب بآثار النعاس من الوجه بالغداة، ويقلل صفرته.

العرتبة الرابعة: أن يقوم سدس الليل أو خمسه، والأفضل من ذلك ما كان في النصف الأخير، وبعضهم يقول: أفضله السدس الأخير.

المرتبة المخامسة: أن لا يراعي التقدير، فإن مراعاة ذلك صعب.

ثم فيما يفعله طريقان:

<sup>(</sup>١) الحديث (٧٥٧) في صلاة المسافرين وقصرها. ورواه أحمد (٣١٣/٣ ـ ٣٣١).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱٬۷۹) ومسلم (۱٬۵۹) ورواه أيضاً أبو داود (۲٤٤٨) والنسائي (۲۱٤/۳). وأحمد (۲/۲ و ۲۰۲).

أحدهما: أن يقوم أول الليل إلى أن يغلبه النوم فينام، فإذا انتبه قام، فإذا غلبه النوم نام، وهذا من أشد المكابدة، وهو طريق جماعة من السلف.

وفي «الصحيحين» (١) من حديث أنس رضي الله عنه: ما كنا نشاء أن نرى رسول الله على مصلياً من الليل إلا رأيناه، وما كنا نشاء أن نراه نائماً إلا رأيناه، وكان عمر رضي الله عنه يصلي من الليل ما شاء الله، حتى إذا كان من آخر الليل أيقظ أهله، فيقول الصلاة الصلاة .

وقال الضحاك: أدركت أقواماً يستحيون من الله في سواد هذا الليل من طول الضجعة.

الطريق الثاني: أن ينام أول الليل، فإذا أخذ حظه من النوم، وانتبه، قام الباقي، قال سفيان الثوري: إنما هي أول نومة، فإذا انتبهت لم أقلها. \_ يعني: لم ينم \_ .

المرتبة المسادسة: أن يقوم مقدار أربع ركعات أو ركعتين، فقد روينا عن النبي ﷺ أنه قال: وصلوا من الليل، صلوا أربعاً، صلوا ركعتين، (٢). . . الحديث.

وفي وسنن أبي داود» (٣) قال: قال رسول الله ﷺ: ومن استيقظ من الليل وأيقظ أمرأته قصليا جميعاً ركعتين، كتبا من الذاكرين الله كثيراً والذاكرات». وكان طلحة بن مصرف يأمر أهله بقيام الليل، ويقول: صلوا ركعتين، فإن الصلاة في جوف الليل تحط الأوزار.

فهذه طرق قسمة الليل، فليتخير المريد لنفسه ما يسهل عليه، فإن صعب القيام عليه في وسط الليل، فلا ينبغي أن يخل بإحياء ما بين العشاءين وورد السحر، ليكون قائماً في الطرفين، وهذه مرتبة سابعة.

#### فصــل

فأما من صعبت عليه الطهارة في الليل، وثقلت عليه الصلاة، فليجلس مستقبل القبلة، وليذكر الله تعالى، وليدع مهما قدر. فإن لم يجلس فليدع وهو مضطجع، ومن كان

<sup>(</sup>١) اللفظ الذي ذكره المصنف هو رواية النسائي (٢١٣/٣ ـ ٢١٤) في قيام الليل ومعناه في البخاري (١٠٨٠ ـ ٢٠٨١) ومسلم (٧٣٩ ـ ٧٤٢).

 <sup>(</sup>٢) أورده السيوطي في الجامع الصغير (٢٦ ٥٠) وعزاه إلى ابن نصر والبيهقي في شعب الإيسان عن الحسن مرسلا.

 <sup>(</sup>٣) رواه أبو داود (١٤٥١) والنسائي وابن ماجه (١٣٣٥). والحاكم (٢١٦/١) وصححه ووافقه الذهبي
 ورواه ابن حبان في زوائده (١٤٥).

له وود فغلبه النوم وفاته، فليأت به بعد صلاة الضحى.

فقد ورد ذلك في الحديث (١). وليحذر من له عادة بقيام الليل أن يتركها، ففي والصحيحين، (٦) أن رسول الله على قال لعبد الله بن عمرو: «لا تكن مثل فلان، كان يقوم الليل فترك قيام الليل».

## فصــل في بيان الليالي والأيام الفاضلة

أما الليالي المخصوصات بمزيد الفضل التي يستحب إحياؤها، فخمس عشرة ليلة ولا ينبغي للمريد أن يغفل عنهن، لأنه إذا غفل التاجر عن موسم الربح فمتى يربح؟! فمن هذه الليالي سبع في رمضان: الليلة السابعة عشرة، وهي التي كانت صبيحتها وقعة البدر، والست الباقية هن أوتار العشر، إذ فيهن تطلب ليلة القدر. وأما الثمان الأخر: فأول ليلة من المحرم، وليلة عاشوراء، وأول ليلة من رجب، وليلة النصف منه، وليلة سبع وعشرين منه فإنها ليلة المعراج؛ وليلة النصف من شعبان، وليلة عرفة، وليلتا العيدين. وقد ورد صلوات لبعض هذه الليالي وليس فيها ما يثبت.

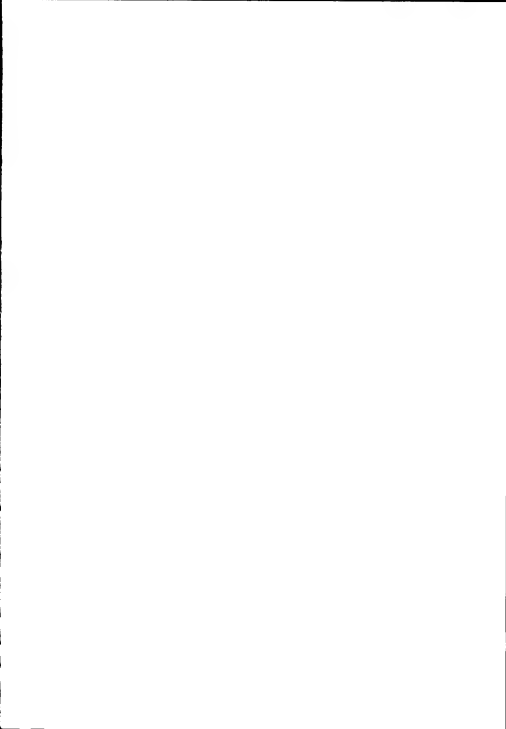
وأما الأيام الفاضلة فتسعة عشر يوماً: يوم عرفة، ويوم عاشوراء، ويوم سبع وعشرين من رجب، وهو أول يوم هبط فيه جبريل على النبي ﷺ، ويوم سبع عشرة من رمضان كان فيه وقعة بدر، ويوم النصف من شعبان، ويوم الجمعة، ويوما العيدين، والأيام المعلومات وهي عشر ذي الحجة، والأيام المعدودات وهي أيام التشريق.

ومن فواضل الأيام في الأسبوع: يوم الاثنين، والخميس، وأيام البيض. وفيها فضل كبير مذكور في فضائل الصوم آخر كتاب الأوراد، وهو آخر ربع العبادات، وبالله التوفيق.

\* \* \*

 <sup>(</sup>١) فقد ورد بالوتر ومن نام عن الوتر أو نسيه فليصل إذا أصبح أو ذكره..
 رواه أبو داود (١٤٣١) وإسناده صحيح وابن ماجه والترمذي (٤٦٥) والحاكم (٣٠٢/١) وصححه ووافقه الحاكم.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١١٠١) ومسلم (١١٥٩) ورواه أيضاً النسائي (٢٥٣/٣).



# الربع الثاني من الكتاب ربع العادات وفيه أبواب باب في آداب الأكل والاجتماع عليه والضيافة ونحو ذلك

وآداب الأكل، منها ما هو قبله، ومنها ما هو مع الأكل، ومنها ما هو بعد الأكل.

فمن القسم الأول: غسل اليد قبل الأكل، كما ورد في الحديث (١)، لأنها لا تخلو من درن، ومن ذلك أن يوضع الطعام على السفرة الموضوعة على الأرض، فإنه أقرب إلى فعل رسول الله على من رفعه على المائدة، وهو أدنى إلى التواضع، ومن ذلك أن يجلس الجلسة على السفرة، فينصب رجله اليمنى، ويعتمد على اليسرى، وينوي بأكله أن يتقوى على طاعة الله تعالى ليكون مطيعاً بالأكل، ولا يقصد به التنعم فقط، وعلامة صحة هذه النية أخذ البلغة دون الشبع. قال النبي صلى الله تعالى عليه وسلم: «ما ملأ ابن آدم وعاء شراً من بطن، حسب ابن آدم أكلات يقمن صلبه، فإن كان لا محالة، فثلث لطعامه، وثلث لشرابه، وثلث لشرابه،

ومن ضرورة هذه النية أن لا يمد يده إلى الطعام إلا وهو جائع، وأن يرفع يده قبل الشبع، ومن فعل ذلك لم يكد يحتاج إلى طبيب، ومن ذلك أن يرضى بالموجود من الرزق، ولا يحتقر اليسير منه، وأن يجتهد في تكثير الأيدي على الطعام ولو من أهله وولده.

القسم الثاني: في الأداب حالة الأكل: وهو أن يبدأ بسم الله في أوله، ويحمد الله تعالى في آخره، ومن ذلك أن يأكل باليمنى ويصغر اللقمة ويجود مضعها، وأن لا يمد يده إلى أخرى حتى يبتلع الأولى، ولا يذم مأكولاً، ومن ذلك أن يأكل مما يليه، إلا أن يكون متنوعاً كالفاكهة، وليأكل بثلاث أصابع، وإذا وقعت لقمة أخذها، ومن ذلك أن لا ينفخ في

<sup>(</sup>١) فقد قال رسول الله ﷺ: هبركة الطعام الوضوء قبله والوضوء بعده. رواه أبو داود (٣٧٦١) والترمذي (١٨٤٧) وأحمد (٤٤١/٥) وإسناده ضعيف.

 <sup>(</sup>٢) رواه أحمد (١٣٢/٤) والترمذي (٢٣٨٠) وابن ماجه (٣٣٤٩) وصححه ابن حبان (٢٣٦٥) والحاكم
 (١٢١/٤) - ٣٣١ - ٣٣١) ووافقه الذهبي وقال الترمذي حديث حسن صحيح.

الطعام الحار، ولا يجمع بين التمر والنوى في طبق واحد، ولا يجمعه في كفه، بل يضعه من فيه على ظهر كفه ثم يلقيه، وكذا كل ماله عجم وثفل، ولا يشرب الماء في أثناء الطعام، فإنه أجود في باب الطب.

ومن آداب الشرب أن يتناول الإناء بيمينه، وينظر فيه قبل الشرب، ويمص مصاً لا عباً، فقد روي عن علي رضي الله عنه: مصوا الماء مصاً ولا تعبوه عباً، فإن الكباد من العب.

ولا يشرب قائماً، ويتنفس في شربه ثلاثاً.

ففي «الصحيحين»(١) أن النبي على كان يتنفس في شربه ثلاثاً. والمعنى يتنفس في شربه من الإناء، بأن يباعد الإناء عنه ويتنفس، لا أن يكون النفس في الإناء.

القسم الثالث: من آداب الأكل ما يستحب بعد الطعام، وهو أن يمسك قبل الشبع ويلعق أصابعه، وأن يسلت (٢) القصعة، وليحمد الله، ففي الحديث عن النبي الله أنه قال: «إن الله ليرضى عن العبد أن يأكل الأكلة فيحمده عليها، ويشرب الشربة فيحمده عليها، (٢)، ويغسل يده من الغمر (٤).

## فصــل فيما يزيد من الآداب بسبب الاجتماع والمشاركة في الأكل

من ذلك أن لا يبتدىء في الأكل إذا كان معه من يستحق التقدم لكبر سن أو زيادة فضل، إلا أن يكون هو المتبوع.

ومنها أن لا يسكنوا على الطعام، بل يتكلمون بالمعروف، ويتحدثون بحكايات الصالحين في الأطعمة وغيرها.

ومن ذلك أن يقصد كل منهم الإيثار لرفيقه، ولا يحوج رفيقه إلى أن يقول له: كل، بل ينبسط ولا يتصنع بالانقباض.

ومن ذلك أن لا ينظر إلى أصحابه حالة الأكل لئلا يستحيوا.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۵۳۰۸) ومسلم (۲۰۲۸) ورواه أيضاً الترمذي (۱۸۸۵) وأبو داود (۳۷۲۷) وأحمد (۱۱۸/۳) . (۱۱۸/۳)

<sup>(</sup>٢) أي يتبع ما بقي منها من الطعام ويمسحها.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٧٣٤) رواه أحمد (٣/١٠ ـ ١١٧) والترمذي (١٨١٧).

<sup>(</sup>٤) الغمر: الدسم والزهومة من اللحم.

ومن ذلك أن لا يفعل ما يستقذره من غيره، فلا ينفض يده في القصعة، ولا يقدم إليها رأسه عند موضع اللقمة في فيه، وإذا أخرج شيئاً من فيه ليرمي به، صرف وجهه عن الطعام وأخذه بيساره، ولا يغمس اللقمة الدسمة في الخل، ولا الخل في الدسمة، فقد يكرهه غيره، ولا يغمس بقية اللقمة التي أكل منها في المرقة.

#### فصــل

ويستحب تقديم الطعام إلى الإخوان، روي ذلك عن علي رضي الله عنه أنه قال: لأن أجمع إخواني على صاع من طعام أحب إلي من أن أعتق رقبة.

وكان خيثمة رحمه الله يصنع الخبيص والطعام السطيب، فيدعو إبراهيم والأعمش ويقول: كلوا، فما صنعته إلا لكم. ويقدم ما حضر من غير تكلف، ولا يستأذنهم في التقديم، بل يقدم من غير استئذان، ومن التكلف أن يقدم جميع ما عنده.

ومن آداب الزائر أن لا يقترح طعاماً بعينه، وإن خير بين طعامين اختار أيسرهما، إلا أن يعلم أن مضيفه يسر باقتراحه، ولا يقصر عن تحصيل ذلك، فقد نزل الشافعي رحمه الله على الزعفراني، وكان الزعفراني يكتب كل يوم رقعة بما يطبخ من الألوان، ويسلمها إلى الجارية، فأخذ الشافعي الرقعة وألحق فيها لوناً آخر، فلما علم الزعفراني اشتد فرحه.

#### فصيل

ولا ينبغي لأحد إذا علم أن قوماً يأكلون أن يدخل عليهم، فإن صادفهم من غير قصد، فسألوه الأكل، نظر، فإن علم أنهم إنما سألوه حياء منه، فلا يأكل، وإن علم أنهم يحبون أكله معهم، جاز له أن يأكل. ومن دخل دار صديقه فلم يجده وكان واثقاً به عالماً أنه إذا أكل من طعامه سر بذلك، جاز له أن يأكل.

#### فصسل

ومن آداب الضيافة، أن يقصد بدعوته الأتقياء دون الفساق، وقال بعض السلف: لا تأكل إلا طعام تقي، ولا يأكل طعامك إلا تقي.

وينبغي أن يقصد الفقراء دون الأغنياء، وينبغي أن لا يهمل أقاربه في ضيافتهم، فإن إهمالهم يوجب الإيحاش وقطيعة الرحم. وكذلك يراعي الترتيب في أصدقائه ومعارفه، ولا يقصد بدعوته المباهاة والتفاخر، بل استعمال السنة في إطعام الطعام واستمالة قلوب الإخوان، وإدخال السرور على قلوب المؤمنين، ولا يدعو من يعلم أنه تشق عليه الإجابة،

أو إذا حضر تأذى بالحاضرين بسبب من الأسباب.

وأما آداب الإجابة، فإن كانت دعوة عرس، فالإجابة عليها واجبة إذا دعاه المسلم في اليوم الأول، وإن كانت لغيره، فهي جائزة، ثم ينبغي أن لا يخص الغني بالإجابة دون الفقير، ولا يمتنع من الدعوة لكونه صائماً، بل يحضر، فإن كان تطوعاً وعلم أن فطره يسر أخاه المسلم فليفطر، فأما إن كان الطعام حراماً فليمتنع من الإجابة، وكذلك إذا كان ثمة فرش محرمة، أو إناء محرم، أو مزمار، أو صورة، وكذلك إذا كان الداعي ظالماً أو فاسقاً أو مبتدعاً أو مفاخراً بدعوته. وينبغي أن لا يقصد بالإجابة إلى الدعوة نفس الأكل، بل ينوي به الاقتداء بالسنة، وإكرام أخيه المؤمن، وينوي صيانة نفسه عمن يسيء به الظن، فربما قيل عنه إذا امتنع: هذا متكبر.

وينبغي أن يتواضع في مجلسه إذا حضر، ولا يتصدر؛ وإن عين له صاحب الدار مكاناً لم يتعده، ولا يكثر النظر إلى المكان الذي يخرج منه الطعام، فإنه دليل على الشره.

#### فصيل

وأما إحضار الطعام فله خمسة آداب:

الأول: تعجيله، فذلك من إكرام الضيف.

الثاني: تقديم الفاكهة أولاً قبل غيرها، وذلك أصلح في باب الطب، وقد قال الله تعالى: ﴿وَفَكَيْكُهُ قِيمًا يَسْتَهُونَ ﴾ (١).

ثم أفضل ما يقدم بعد الفاكهة اللحم، خصوصاً المشوي، ثم أفضل الطعام بعد اللحم الثريد، ثم الحلوى، وتتم هذه الطيبات بشرب الماء البارد، وتكملة الأمر صب الماء الفاتر على اليد عند الغسل.

الثالث: أن يقدم جميع الألوان الحاضرة.

الرابع: أن لا يبادر إلى رفعها بل يمكنهم من الاستيفاء حتى يرفعوا أيديهم.

الخامس: أن يقدم من السطعام قدر الكفاية، فإن التقليل من الكفاية نقص في المروءة.

وينبغي أن يعزل لأهل البيت نصيبهم قبل تقديم الطعام، فإذا أراد الضيف الانصراف ينبغي أن يخرج معه إلى باب الدار، فإنه سنة، وذلك من إكرام الضيف ومن تمام الإكرام

<sup>(</sup>١) الواقعة، الأيتان: (٢١ ـ ٢٢).

طلاقة الوجه، وطيب الحديث عند الدخول والخروج وعلى المائدة.

وأما الضيف فينبغي أن يخرج طيب النفس وإن جرى في حقه تقصير، فذلك من حسن الخلق والتواضع، ولا يخرج إلا برضى صاحب المنزل وإذنه، ويراعي قلبه في قدر الإقامة.

# كتاب النكاح وآدابه وما يتعلق به

لا يختلف العلماء في أن النكاح مستحب، مندوب إليه، كثير الفضائل، وفيه فوائد: منها: الولد، لأن المقصود بقاء النسل، وفيه فوائد محبة الله تعالى بالسعي لذلك، ليبقى جنس الإنسان.

وفيه طلب محبة رسول الله ﷺ في تكثير من به مباهاته، وفيه طلب التبرك بدعاء الولد الصالح، والشفاعة بموت الولد الصغير.

ومن فوائد النكاح: التحصن من الشيطان يدفع غوائل الشهوة، وفيه ترويح النفس، وإيناسها بمخالطة الزوجة.

ومنها: تفريغ القلب عن تدبير المنزل، والتكفل بما يشغل الطبخ والكنس والفرش وتنظيف الأواني، وتهيئة أسباب العيش، فإن الإنسان يتعذر عليه أكثر ذلك مع الوحدة، ولو تكفل به لضاع أكثر أوقاته، ولم يتفرغ للعلم والعمل، فالمرأة الصالحة عون على الدين بهذه الطريقة، إذ اختلاف هذه الأسباب شواغل للقلب.

ومن فوائده أيضاً: مجاهدة النفس، ورياضتها بالرعاية والولاية، والقيام بحقوق الأهل، والصبر على أخلاقهن، واحتمال الأذى منهن، والسعي في إصلاحهن وإرشادهن إلى طريق الدين، والاجتهاد في كسب الحلال لأجلهن، والقيام بتربية الأولاد، وكل هذه أعمال عظيمة الفضل، فإنها رعاية وولاية، وفضل الرعاية عظيم، وإنما يحترز منها من يخاف من القصور عن القيام بحقها، ومقاساة الأهل والولد بمنزلة الجهاد في سبيل الله عز وجل.

وفي أفراد مسلم(١)، عن النبي ﷺ أنه قال: «دينار أنفقته في سبيل الله، ودينار أنفقته

<sup>(</sup>١) الحديث (٩٩٥).

في رقبة، ودينار تصدقت به على مسكين، ودينار أنفقته على أهلك. أفضلهم الدينار الذي أنفقته على أهلك».

#### نصــل

وفي النكاح آفات:

أقواها: العجز عن طلب الحلال، فإن ذلك يصعب، فربما امتدت يد المتزوج إلى ما ليس له.

الثانية: القصور عن القيام بحقوق النساء، والصبر على أخلاقهن وأذاهن، وفي ذلك خطر، لأن الرجل راع ومسؤول عن رعيته.

الثالثة: أن يكون الأهل والولد يشغلونه عن ذكر الله عز وجل، فينقضي ليله ونهاره بالتمتع بذلك، فلا يتفرغ القلب للفكر في الأخرة والعمل لها، فهذه مجامع الآفات والفوائد، فالحكم على شخص واحد، بأن الأفضل له النكاح أو العزوبة مطلقاً مصروف على الإحاطة بمجامع هذه الأمور، بل ينبغي للمريد أن يعرض نفسه على هذه الأحوال، فإن انتفت عنه الأفات واجتمعت له الفوائد، بأن كان له مال حلال وحسن خلق، وهو مع ذلك شاب يحتاج إلى تسكين الشهوة، ومنفرد يحتاج إلى تدبير المنزل، فلا شك أن النكاح أفضل، وإن انتفت هذه الفوائد واجتمعت فيه الأفات، فتركه أفضل، وهذا في حق من لم يحتج إلى النكاح، فإن احتاج إليه فإنه يلزمه.

#### فصــل

ويعتبر في المرأة لطيب العشرة أمور:

أحدها: الدين، وهو الأصل، لقول النبي ﷺ: «عليك بذات الدين» (١)، فإذا لم يكن لها دين أفسدت دين زوجها، وأزرت به. وإن سلكت سبيل الغيرة لم يزل في بلاء وتكدير عيش.

الثاني: حسن الخُلُق، فإن سيئة الخلق ضررها أكثر من نفعها.

الثالث: حسن الخُلْق، وهو مطلوب، إذ به يحصل التحصن، ولهذا أمر بالنظر إلى المخطوبة. وقد كان أقوام لا ينظرون في الحسن، ولا يقصدون التمتع، كما روي أن الإمام

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٨٠٢) ومسلم (٤٦٦) وأبو داود (٢٠٤٧) والنسائي (٦٨/٦) وأحمد (٢٨/٢).

أحمد رحمه الله اختار امرأة عوراء على أختها، إلا أن هذا يندر، والطباع على ضده.

الرابع: خفة المهر، وقد زوج سعيد بن المسيب ابنته بدرهمين.

وقال عمر رضي الله عنه: لا تغالوا في مهور النساء. وكما تكره المغالاة في المهر من جهة المرأة، يكره السؤال عن ما لها من جهة الرجل.

قال الثوري: إذا تزوج الرجل وقال: أي شيء للمرأة؟ فاعلم أنه لص.

الخامس: البكارة، لأن الشارع ندب إلى ذلك، ولأنها تحب الزوج وتألفه أكثر من الثيب، فيوجب ذلك الود، فإن الطباع مجبولة على الأنس بأول مألوف، وهو أيضاً أكمل لمودته لها، لأن الطبع ينفر من التي مسها غيره.

السادس: أن تكون ولوداً.

السابع: النسب، وهو أن تكون من بيت دين وصلاح.

الثامن: أن تكون أجنبية، وكما ينبغي للرجل أن ينظر في المرأة، ينبغي للولي أن ينظر في دين الرجل وأخلاقه وأحواله، لأنها تصير بالنكاح مرقوقة، ومتى زوجها من فساسق أو مبتدع، فقد جنى عليها وعلى نفسه.

قال رجل للحسن: ممن أزوج ابنتي؟ قال: ممن يتقي الله، فإنه إن أحبها أكرمها، وإن أبغضها لم يظلمها.

## فصــل في آداب المعاشرة والنظر فيما على الزوجة

أما الزوج، فعليه مراعاة الاعتدال والأدب في اثني عشر أمراً:

الأول: الوليمة، فإنها مستحبة.

الثاني: حسن الخلق مع الزوجات.

الثالث: احتمال الأذي منهن لقصور عقلهن.

وفي الحديث الصحيح: «استوصوا بالنساء خيراً، فإنهن خلقن من ضلع، وإن أعوج

ما في الضلع أعلاه، فإن ذهبت تقيمه كسرته، وإن تركته لم يزل أعوج، فاستوصوا بالنساء  $\pm \chi(s)$ .

واعلم أنه ليس حسن الخلق مع المرأة كف الأذى عنها، بل احتمال الأذى منها، والحلم على طيشها وغضبها، اقتداء برسول الله ﷺ، ففي «الصحيحين»<sup>(٢)</sup> من حديث عمر رضي الله عنه أن أزواج النبي ﷺ كن يراجعنه وتهجره إحداهن اليوم إلى الليل. والحديث مشهور.

الرابع: أن يداعبها ويمازحها، وقد سابق عليه السلام عائشة رضي الله عنها(٣)، وكان يداعب نساءه ﷺ، وقال لجابر: «هلا بكراً تلاعبها وتلاعبك، وذلك أن يكون ذلك بقدر، ولا ينبسط في الرعاية إلى أن تسقط هيبته بالكلية عند المرأة، بل ينبغي أن يقصد طريق الاقتصاد. وقد روينا عن عمر رضي الله عنه أنه عتب على بعض عماله، فكلمته امرأة عمر رضي الله عنه فيه فقالت: يا أمير المؤمنين فيم وجدت عليه؟ قال: يا عدوة الله، وفيم أنت لعبة يلعب بك ثم تتركين.

الخامس: الاعتدال في الغيرة، وهو أن لا يتغافل عن مبادىء الأمور التي يخشى غوائلها، ولا يبالغ في إساءة الظن، وقد نهى النبي ﷺ أن يطرق الرجل أهله ليلاً<sup>(٥)</sup>.

السادس: الاعتدال في النفقة والقصد دون الإسراف والتقتير، ولا ينبغي للرجل أن يستأثر عن أهله بالطعام الطيب، فإن ذلك يوغر الصدر.

السابع: أن يتعلم المتزوج من علم الحيض وأحكامه ما يدري به كيف معاشرة الحائض، ويلقنها الاعتقاد الصحيح، ويزيل عن قلبها كل بدعة إن كانت، ويعلمها أحكام الصلاة والحيض والاستحاضة، فيعرفها أنها إذا انقطع دمها قبل المغرب بمقدار ركعة فعليها الظهر والعصر، وإذا انقطع دمها قبل الصبح بمقدار ركعة فعليها قضاء المغرب والعشاء، وهذا لا يكاد النساء يراعينه.

الثامن: إذا كانت له نسوة ينبغي أن يعدل بينهن، والعدل في المبيت والعطاء، لا في

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٥٣ و ٤٨٩ و ٥٦٧٣) ومسلم (١٤٦٨) والترمذي (١١٨٨).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (٤٨٩٥) ومسلم (١٤٧٩).

 <sup>(</sup>٣) رواه ابن ماجه (١٩٧٩) وقال في الزوائد إسناده صحيح على شرط البخاري.

 <sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٤٧٩٢) ومسلم (٧١٥) وأبو داود (٢٠٤٨) والترمذي (١٠٨٦) والنسائي (١٦٩/٦).
 (٥) رواه أحمد (١٧٥/١) و (٣٠٢/٣٠ – ٣٠٠) وابن أبي شيبه (٣٣/١٠٢ – ٥٢٥) وأبو نعيم في الحلية

الحب والوطء، فإن ذلك لا يملكه، فإن سافر وأراد استصحاب إحداهن أقرع بينهن، فأيتهن خرج سهمها خرج بها.

التاسع: النشوز، فإذا كان النشوز من المرأة، فله أن يؤدبها ويحملها على الطاعة قهراً ولكنه ينبغي أن يتدرج في تأديبها بتقديم الوعظ والتخويف، فإن لم ينفع هجرها في المضجع، فولاها ظهره وانفرد عنها بالفراش، وهجرها في الكلام فيما دون ثلاثة أيام. فإن لم ينفع ضربها ضرباً غير مبرح، وهو أن لا يدمي لها جسماً، ولا يضرب لها وجهاً.

العاشر: في آداب الجماع، يستحب البداءة بالتسمية، والانحراف عن القبلة، وأن يتغطى هو وأهله بثوب، وأن لا يكونا متجردين، وأن يبدأ بالملاعبة والضم والتقبيل. ومن العلماء من استحب الجماع يوم الجمعة، ثم إذا قضى وطره فليتمهل لتقضي وطرها، فإن إنزالها ربما تأخر.

ومن الأداب: أن تأتزر الحائض بإزار من حقويها إلى ما بين الركبة إذا أراد الاستمتاع بها، ولا يجوز وطؤها في الحيض، ولا في الدبر، ومن أراد أن يجامع مرة ثانية فليغسل فرجه ويتوضأ.

ومن الأداب: أن لا يحلق شعره، ولا يقلم أظافره، ولا يخرج دما وهو جنب، وأما العزل فهو مباح مع الكراهة.

الحادي عشر: في آداب الولادة، وهي ستة:

الأول: أن لا يكثر فرحه بالذكر وحزنه بالأنثى، فإنه لا يدري في أيهما الخير.

الثاني: أن يؤذن في أذن المولود حين يولد.

الثالث: أن يسميه اسماً حسناً.

وفي أفراد مسلم(١): «إن أحب أسمائكم إلى الله عز وجل عبد الله وعبد الرحمن، ومن كان له اسم مكروه، استحب تبديله، فقد غير النبي ﷺ أسماء جماعة(٢)، وقد كره من الأسماء: أفلح، ونافع، ويسار، ورباح، وبركة، لأنه يقال: أهو ثمة؟ فيقال: لا٣).

المرابع: العقيقة عن الذكر شاتان، وعن الأنثى شاة.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢١٣٢) ورواه أيضاً الترمذي (٣٨٣٥) وأبو داود في الأدب في باب تغيير الأسماء.

<sup>(</sup>٢) من ذلك ما رواه البخاري (٥٨٣٩). ومسلم (٢١٤١) أن زينب بنت أبي سلمة كان أسمها برة فقيل تزكى نفسها فسماها رسول الله ﷺ زينب.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢١٣٧) والترمذي (٢٨٣٨) وأبو داود في الأدب باب تغيير الأسماء.

الخامس: أن يحنكه بتمرة أو حلاوة.

السادس: الختان.

الثاني عشر: مما يتعلق بالزواج الطلاق، وهو أبغض المباحات إلى الله عز وجل، فيكره للرجل أن يفاجىء به المرأة من غير ذنب، ولا يجوز للمرأة أن تلجئه إلى طلاقها، فإذا أراد الطلاق فليراع فيه أربعة أشياء.

الأول: أن يطلقها في طهر لم يصبها فيه، لئلا تطول عليها العدة.

الثاني: أن يقتصر على طلقة واحدة ليستفيد بها الرجعة إن ندم.

الثالث: أن يتلطف في الأمر في الطلاق بإعطائها ما تتمتع به لينجبر الفاجع، فقد روي عن الحسن بن علي رضي الله عنهما أنه طلق امرأة وبعث إليها بعشرة آلاف درهم، فقالت: متاع قليل من حبيب مفارق.

الرابع: أن لا يفشي سرها، وفي الحديث الصحيح في أفراد مسلم (١): وإن من أشر الناس عند الله منزلة يوم القيامة الرجل يفضي إلى المرأة وتفضي إليه، ثم ينشر سرها»، وروي عن بعض الصالحين أنه أراد طلاق امرأته فقيل له: ما الذي يريبك منها؟ فقال: العاقل لا يهتك سراً، فلما طلقها قيل له: لم طلقتها؟ فقال: مالي ولامرأة غيري. فهذا كله من بيان ما على الزوج.

القسم الثاني: من آداب المعاشرة، ما على الزوجة لزوجها، عن أبي إمامة قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: « لو جاز لأحد أن يسجد لأحد لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها »(٢) لعظم حقه عليها.

وفي هذا القسم أحاديث كثيرة تدل على تأكيد حق الزوج على زوجته، وحقوقه عليها كثيرة، وأهمها أمران:

أحدهما: الستر والصيانة.

الثاني: القناعة، وعلى هذا كان النساء في السلف، كان الرجل إذا خرج من منزله يقول له أهله: إياك وكسب الحرام، فإنا نصبر على الجوع ولا نصبر على النار.

ومن الواجبات عليها: أن لا تفرط في ماله، فإن أطعمت عن رضاه كان لها مثل

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (١٤٣٧) وأخرجه أحمد. (٦٩/٣) وابن السني والبيهقي (١٩٣/٧ ـ ١٩٣).

<sup>(</sup>٢) رواه الترسدُي (١١٥٩) وابن حبان (١٢٩١) والبيهقي (١٩١/٧) والحاكم (١٧١/٤-١٧٢). والحديث له شواهد بمعناه وهو حديث صحبح.

أجره، وإن كان بغير رضاه، كان له الأجر وعليها الوزر.

وينبغي لوالدتها تأديبها قبل نقلها إلى الزوج لتعرف آداب العشرة، وينبغي للمرأة أن تكون قاعدة في بيتها، لازمة لمغزلها، قليلة الكلام لجيرانها، كثيرة الانقباض في حال غيبة زوجها، تحفظه غائباً وحاضراً، وتطلب مسرته في جميع الأحوال، ولا تخونه في نفسها ولا في ماله، ولا توطىء فراشه من يكره، ولا تأذن في بيته إلا بإذنه، ولتكن همتها صلاح شأنها وتدبير بيتها، قائمة بخدمة الدار في كل ما أمكنها، ولتكن مقدمة لحق زوجها على حق نفسها وحق جميع أقاربها. آخر كتاب النكاح.

## كتاب آداب الكسب والمعاش وفضله وصحة المعاملة وما يتعلق بذلك

اعلم أن الله سبحانه وتعالى بلطيف حكمته جعل الدنيا دار تسبب واكتساب، تارة للمعاش، وتارة للمعاد، ونحن نورد آداب التجارات، والصناعات، وضروب الاكتساب وأسبابها ونشرحها.

## فصل في فضل الكسب والحث عليه

قال الله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلنَّهَارَ مَعَاشًا ﴾ (١)، فذكره في معرض الامتنان، وقال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَنِيشٌ قَلِيلًا مَّاتَشَكُرُونَ ﴾ (٢) فجعلها نعمة، وطلب الشكر عليها، وقال تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَعُواْ فَضَّ لَا مِن رَّبِّكُمْ ﴾ (١).

وفي الحديث أن النبي على قبال: «طلب الحلال جهاد، وإن الله ليحب العبد المحترف »(٤) وفي أفراد البخاري أن النبي على قال: «ما أكل أحد طعاماً قط خيراً من أن يأكل من عمل يده، وإن نبي الله داود كان يأكل من عمل يده، «٥) وفي حديث آخر: «إن

<sup>(</sup>١) النبأ، الآية: ١١.

<sup>(</sup>٢) الأعراف، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٣) البقرة، الآية: ١٩٨.

<sup>(</sup>٤) رواه بكامله في طبقات الصوفية (٢٨١). روى الجزء الأول من أبو نعيم في الحلية والقضاعي في مسند الشهاب (٨٢)وابن عـدي (٣٢٦٧/٦) وروى جزءه الشاني منه الحكيم الترمذي (ص ١٢٣) والبيهقي في شعب الإيمان.

وعزاه أيضاً السيوطي في الجامع الصغير (١٨٧٣) إلى الطبراني. وقـال السخاوي في والمقـاصد الحسنة، (١٤١) أخرجه الطبراني في الكبير والأوسط وابن عدي في كامله من حديث أبي الربيــع السمان أشعث بن سعيد وهو متروك.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (١٩٦٦) وأحمد (١٣١/٤ ـ ١٣٢).

زكريا عليه السلام كان نجاراً »(١) قال ابن عباس رضي الله عنه: كان آدم عليـه السلام حراثاً، ونوح نجاراً، وإدريس خياطاً، وإبراهيم ولوط زراعين، وصالح تاجراً، وداود زراداً، وموسى وشعيب ومحمد صلوات الله تعالى عليهم وسلم رعاة.

وأما الآثار فروي أن لقمان الحكيم قال لابنه: يا بني استعن بالكسب الحلال، فإنه ما افتقر أحد قط إلا أصابه ثلاث خصال: رقة في دينه، وضعف في عقله، وذهاب مروءته، وأعظم من هذه الخصال استخفاف الناس به.

وقيل لأحمد بن حنبل: ما تقول في رجل جلس في بيته أو مسجده وقال: لا أعمل شيئاً حتى يأتيني رزقي؟ فقال أحمد: هذا رجل جهل العلم؛ أما سمع قول النبي ﷺ: «إن الله جعل رزقي تحت ظل رمحي ٥(٣)، وقال حين ذكر الطير: «تغدو خماصاً وتروح بطاناً ٥(٣).

وكان أصحاب رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم، يتجرون في البسر والبحر، ويعملون في نخلهم، والقدوة بهم.

وقال أبو سليمان الداراني: ليس العبادة عندنا أن تصف قدميك وغيرك يتعب لك، ولكن ابدأ برغيفيك فأحرزهما ثم تعبّد، فإن قيل: فقد قال أبو الدرداء: زاولت التجارة والعبادة فلم يجتمعا، فاخترت العبادة؟ فالجواب: أنا لا نقول: إن التجارة لا تراد لذاتها، بل للاستغناء عن الناس، وإغناء العائلة، وإضاضة الفضل على الإخوان، فأما إن كان المقصود نفس المال وجمعه، والتفاخر به ونحو ذلك، فهو مذموم، وليكن العقد الذي به الاكتساب جامعاً لأمور أربعة: الصحة، والعدل، والإحسان، والشفقة على الدين. الأمر الأول في الصحة، فإن كان العقد بيعاً، فله ثلاثة أركان: العاقد، والمعقود عليه، واللفظ.

أما العاقد، فينبغي للتاجر أن لا يعامل المجنون، لأنه غير مكلف، فلا يصح بيعه، ولا يعامل العبد إلا أن يعلم أنه مأذون له، وكذلك الصبي لا يعامل إلا أن يكون قد أذن له الأب أو الوصي، فيصير بمنزلة العبد المأذون له، وعند الشافعي لا تصح عقود الصبي، ومعاملة الاعمى عندنا صحيحة، يصح بيعه وشراؤه، وعند الشافعي لا تصح.

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (۲۳۷۹).

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد (۲/۵۰/۹) وإسناده جيد.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (١/ ٣٠ ـ ٥٣) والترمذي (٣٣٤٤) وابن ماجه (٤١٦٤) وابن المبارك في و الزاهد، (٥٩٥) وصححه ابن حبان (٧٣٠) والحاكم (٣١٨/٤).

وأما الظلمة ومن أكثر ماله حرام، فلا ينبغي أن يعامل إلا في شيء يعرف أن عينه حلال.

الركن الثاني: المعقود عليه، وهو المال المقصود نقله، ولا يجوز بيع الكلب، لأنه نجس العين، فأما البغل والحمار فيجوز بيعهما، سواء قلنا: إنهما طاهران أو نجسان، ولا بيع الحشرات، ولا بيع العود والمزمار، والصور المصنوعة من الطين ونحوه، ولا يجوز بيع ما لا يقدر على تسليمه حساً ولا شرعاً، أما الحس فكالطير في الهواء، والعبد الآبق ونحوهما، وأما الشرع فكالمرهون، وبيع الأم دون الولد الصغير، أو الولد دون الأم، فهذا ممنوع تسليمه شرعاً.

الركن الثالث: اللفظ، وهو الإيجاب والقبول، فإن تقدم القبول للإيجاب لم يصح في إحدى الروايتين، ويصح في الأخرى، سواء كان بلفظ الماضي أو بلفظ الطلب، فإن تبايعا بالمعاطاة، فظاهر كلام أحمد صحة البيع.

وقال القاضي أبو يعلى: لا يصح ذلك إلا في الأشياء اليسيرة، وهذا أصلح الأقوال، أعني أن تكون المعاطاة في الأشياء المحقرة دون النفيسة، لجريان العادات بذلك، وينبغي من طريق الورع أن لا يترك الإيجاب والقبول ليخرج عن شبهة الخلاف، وقد شدد الله تعالى في أمر الربا، فينبغي أن يحذر من الوقوع فيه؛ وهو قسمان: ربا الفضل، وربا النسيئة، فينبغي أن يعرف ذلك وما يجري فيه الربا، ويحتاج أيضاً أن يعرف شروط السلم، والإجارة، والمضاربة، والشركة؛ فإن المكاسب لا تنفك عن هذه العقود المذكورة.

## **نصل** (۱۰۰ د ۲۰۰۱ را

في الأمر الثاني: وهو العدل، واجتناب الظلم في المعاملة، ونعني بالظلم ما يتضرر به الغير، وهو ينقسم إلى ما يعم ضرره وما يخص.

الأول: الاحتكار، وهو منهي عنه لما فيه من غلاء السعر وتضييق الأقوات على الناس.

وصفته: أن يستكثر من ابتياع الغلات في الغلاء، ويتربص بها زيادة الأسعار، فأما إذا دخلت له غلة من ضبعته وحبسها، فليس محتكراً، وكذلك إذا كان الشراء في حال الاتساع والرخص على صفة لا يضيق على الناس، وفي الجملة تكره التجارة في القوت، لأنه قوام الأدمى.

القسم الثاني: ما يخص ضرره، نحو أن يثني على السلعة بما ليس فيها، أو يكتم

بعض عيوبها فيضر بذلك المشتري، وقد قال النبي ﷺ: « من غشنا ليس منا »(١).

واعلم أن الغش حرام في البيوع، وفي الصناعات، وقد سئل الإمام أحمد عن رفو الثوب حتى لا يبين، فقال: لا يجوز لمن يبيعه أن يخفيه.

وينبغي للتاجر أن يحقق الوزن، ولا يتخلص في هذا حتى يرجع إذا أعطى، وينقص إذا أخذ، ومتى خلط العلاف الطعام تراباً ثم كاله فهو مطفف، وكذلك القصاب إذا خلط عظماً لم تجر العادة بمثله.

وقد نهي عن النجش، وهو أن يزيد في السلعة من لا يريد شراءها ليغر المشتري، ونهي عن التصرية.

#### فصل

الأمر الثالث: في الإحسان بالمعاملة، وقد أمر الله تعالى بالعدل والإحسان، فمن الإحسان المسامحة في البيع، وأن لا يغبنه في الربح بما لا يتغابن في العادة، فأما أصل المغابنة فمأذون فيه، لأن البيع للربح، ولكن يراعى فيه التقريب، فإن بذل المشتري زيادة على الربح المعتاد لشدة رغبته وحاجته، فينبغي أن يمتنع البائع من قبول ذلك، فإن ذلك من الإحسان.

ومن ذلك أنه زاد استيفاء الثمن أو الدين، فيحسن تارة بالمسامحة، وتارة بحط البعض، وتارة بالإنظار، وتارة بالتساهل، وتارة في جودة النقد.

ومن الإحسان: أن يقبل من يستقيله، فإنه لا يستقيل إلا متضرر بالبيع، والأحاديث تشهد بفضل هذه الأمور المذكورة، وما لصاحبها من الأجر والثواب.

#### فصـــل

الأمر الرابع: شفقة التاجر على دينه فيما يخصه ويعم آخرته. لا ينبغي للتاجر أن يشغله معاشه عن معاده، بل يراعي دينه، وإنما تتم شفقته على دينه بمراعاة ستة أشياء:

الأول: حسن النية في التجارة، فلينو بها الاستعفاف عن السؤال، وكف الطمع عن الناس، والقيام بكفاية العيال، ليكون بذلك من جملة المجاهدين، ولينو النصح للمسلمين.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۰۱) والترمذي (۱۳۱۵) وأبو داود (۳۲۵۲) وابن ماجه (۲۲۲۲) والحاكم (۸/۲ ـ ۹) والبيهقي (۲۲۰/۵) وأحمد (۲۲۲/۲).

الثاني: أن يقصد القيام في صناعته أو تجارته بفرض من فروض الكفايات، فإن الصناعة والتجارة لو تركت بطل المعاش، إلا أن من الصناعة ما هو مهم، ومنها ما يستغني عنه لكونه متعلقاً بالزينة أو طلب التنعم، فليشتغل بصناعة مهمة، ليكون في قيامه بها كافياً عن المسلمين مهماً، وليجتنب صناعة الصياغة، والنقش، وتشييد البنيان بالجص، وجميع ما يزخرف به، فإنه مكروه.

ومن المعاصي: خياطة الخياط القباء الديباج للرجل، ويكره أن يكون جزاراً، لأنه يوجب قساوة القلب، أو حجاماً، أو كناساً لما فيه من مباشرة النجاسة، وفي معناه الدباغ.

ولا يجوز أخذ الأجرة على تعليم القرآن، والعبادات، وفروض الكفايات.

الثالث: أن لا يمنعه سوق الدنيا عن سوق الأخرة، وسوق الأخرة المساجد، فينبغي أن يجعل أول النهار إلى وقت دخول السوق لأخرته، فيواظب على الأوراد، وقد كان صالحو السلف من التجار يجعلون أول النهار وآخره للآخرة، ووسطه للتجارة، وإذا سمع أذان الظهر والعصر، فينبغي أن يترك المعاش اشتغالاً بأداء الفرض.

الرابع: أن يلازم ذكر الله تعالى في السوق، ويشتغل بالتسبيح والتهليل.

المخامس: أن لا يكون شديد الحرص على السوق والتجارة، فلا يكون أول من يدخل السوق، ولا آخر من يخرج منها.

السادس: أن لا يقتصر على اجتناب الحرام، بل يتوقى مواقع الشبه ومواضع الريب، ولا يقف مع الفتاوى، بل يستفتي قلبه فيجتنب ما يحز في القلب.

#### بيان الحلال والحرام

اعلم أن طلب الحلال فرض على كل مسلم، وقد ادعى كثير من الجهال عدم الحلال، وقالوا: لم يبق منه إلا الماء الفرات، والحشيش النبات، وما عدا ذلك فقد أفسدته المعاملات الفاسدة، فلما وقع لهم هذا، وعلموا أنه لا بد لهم من الأقوات، توسعوا في الشبهة والحرام، وهذا من الجهل، وقلة العلم، فإن في «الصحيحين»(١) من حديث النعمان بن بشير رضي الله عنه، أن النبي على قال: «الحلال بين، والحرام بين، وبينهما مشتبهات».

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٥٢ ـ ١٩٥٦) ومسلم (١٥٩٩) وأبو داود (٣٣٢٩) والتسرمـذي (١٢٠٥) والنسسائي (٧٤١/٧).

ولما كانت هذه الدعوى من هؤلاء الجهال بدعة قد عم ضررها، واستطار في الدين شررها، وجب كشف الغطاء عن فسادها بالارشاد إلى مدرك الفرق بين الحلال والحرام والشبهة.

ونحن نوضح ذلك في أقسام:

الأول: في فضيلة طلب الحلال، وذم الحرام، ودرجات الحلال والحرام. قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُكُلُواْمِنَ ٱلطَّيِّبَاتِ وَاتْحَمَّلُواْ صَالِيحًا ﴾ (١)، والطيبات: الحلال، فأمر بذلك قبل العمل، وقال في ذم الحرام: ﴿ وَلَا تَنَاكُمُ أَمْوَلَكُمْ بَيْنَكُمْ بِٱلْبَطِلِ ﴾ (١)، إلى غير ذلك من الآيات.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «يا أيها الناس إن الله طيب لا يقبل إلا طيباً »، وذكر الحديث إلى قوله: «ثم ذكر الرجل يطيل السفر، أشعث أغبر، يمد يديه إلى السماء، يا رب يا رب! ومطعمه حرام، ومشربه حرام، وملبسه حرام، وغذي بالحرام، فأنى يستجاب لذلك » رواه مسلم (۳). وروي في ذلك غير حديث. وروي أن سعداً سأل رسول الله ﷺ أن تستجاب دعوته، فقال له: «أطب طعمتك تستجب دعوتك »(۱).

وقد كان السلف ينظرون في الحلال ويدققون فيه، فأكل أبو بكر الصديق رضي الله عنه شيئاً من شبهة ثم قاءه<sup>(٥)</sup>.

### فصل في درجات الحلال والحرام

اعلم أن الحلال كله طيب، ولكن بعضه أطيب من بعض، والحرام كله خبيث، ولكن بعضه أخبث من بعض، كما أن الطبيب يحكم على كل حلو بالحرارة، ولكنه يقول: هذا حار في الدرجة الأولى، وهذا في الدرجة الثانية، وهذا في الثالثة، وهذا في الرابعة. مثال ذلك في الحرام المأخوذ بعقد فاسد، حرام ولكنه ليس في درجة المغصوب على سبيل القهر، بل المغصوب أغلظ، إذ فيه إيذاء الغير، وترك طريق الشرع في الاكتساب، وليس

<sup>(</sup>١) المؤمنون، الآية: ٥١.

<sup>(</sup>٢). البقرة، الآية: ١٨٨.

<sup>(</sup>٣) الحديث (١٠١٥) ورواه الترمذي (٢٩٩٢) وأحمد (٣٢٨/٢).

 <sup>(</sup>٤) ذكره الحافظ العراقي في تخريج أحاديث الإحياء (٨٩/٢) وقال أخرجه الطبراني في الأوسط من حديث ابن عباس وفيه من لا أعرفه.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (٣٦٢٩).

في العقود الفاسدة إلا ترك طريق التعبد فقط، وكذلك المأخوذ ظلماً من فقير أو صالح أو يتيم، أخبث وأغلظ من المأخوذ من قوي أو غني أو فاسق.

#### فصــل

والورع له درجات أربع:

الدرجة الأولى: وهي درجة العدول عن كل ما تقتضي الفتوى تحريمه، وهذا لا يحتاج إلى أمثلة.

الدرجة الثانية: الورع عن كل شبهة لا يجب اجتنابها، ولكن يستحب، كما يأتي في قسم الشبهات. ومن هذا قوله صلى الله عليه وآله وسلم: « دع ما يريبك إلى مالا يريبك »(۱).

الدرجة الثالثة: الورع عن بعض الحلال مخافة الوقوع في الحرام.

الرابعة: الورع عن كل ما ليس لله تعالى، وهو ورع الصديقين، مثال ذلك ما روي عن يحيى بن يحيى النيسابوري أنه شرب دواءً، فقالت له امرأته: لو مشيت في الدار قليلًا حتى يعمل الدواء، فقال: هذه مشية لا أعرفها، وأنا أحاسب نفسي منذ ثلاثين سنة. فهذا رجل لا تحضره نية في هذه المشية تتعلق في الدين، فلم يقدم عليها، فهمذا من دقائق الورع.

والتحقيق فيه أن الورع له أول وغاية، وبينهما درجات في الاحتياط، فكلما كان الإنسان أشد تشديداً، كان أسرع جوازاً على الصراط، وأخف ظهراً، وتتفاوت المنازل في الأخرة بحسب تفاوت هذه الدرجات في الورع، كما تتفاوت دركات النار في حق الظلمة بحسب درجات الحرام، فإن شئت فزد في الاحتياط، وإن شئت فترخص، فلنفسك تحتاط وعليها تترخص.

القسم الثاني: في مراتب الشبهات وتمييزها عن الحلال والحرام، وحديث النعمان ابن بشير (٢) نص في هذه الأقسام الثلاثة، وهي الحلال والحرام وما بينهما، والمشكل فيها هو المتوسط الذي لا يعرفه كثير من الناس، وهو الشبهة.

ونحن نكشف الغطاء عنها فنقول: الحلال المطلق الذي لا يتعلق بذاته صفة توجب

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۲۰۰/۱ و ۱۱۲/۳) والترمذي (۲۵۲۰) والنسائي (۳۲۸\_۳۲۷۸) وصححه ابن حبان (۲۲۷) والحاكم (۱۳/۲ و ۱۹/۶) وقال الترمذي حديث حسن صحيع.

 <sup>(</sup>۲) تقدم قریباً جداً.

تحريما لعينه، ولا يتعلق بأسبابه ما يطرق إليه تحريماً أو كراهية.

مثال ذلك الماء الذي يأخذه الإنسان من المطر قبل أن يقع على ملك أحد، والحرام المحض: ما فيه صفة محرمة، كالشدة في الخمر، والنجاسة في البول، أو حصل بسبب منهي عنه، كالمتحصل بالظلم والربا، فهذان الطرفان ظاهران، ويلتحق بهما ما تحقق أمره، ولكن يحتمل تغيره، ولم يكن لذلك الاحتمال سبب ظاهر يدل عليه، فإن صيد البر والبحر حلال، إلا أنه من صاد ظبية أو سمكة، فإنه يحتمل أن يكون قد ملكها صياد ثم أفلتت، وهذا الاحتمال لا يتطرق إلى ماء المطر المختطف من الهواء، فمساكنة ذلك الاحتمال في الصيد ورع الموسوسين، لأنه وهم مجرد لا دلالة عليه، فلو دل عليه دليل، مثل أن يجد في الظبية جرحاً لا يقدر عليه، إلا بعد الضبط، كالكي، ويحتمل أن يكون غيره، فهذا موضع الورع.

وحد الشبهة ما تعارض فيه اعتقادان صدرا عن شيئين مقتضيين لاعتقادين.

ومثالات الشبهة كثيرة، والمهم منها مثالان:

الأول: الشك في السبب المحلل أو المحرم، وتنقسم إلى أربعة أنواع.

الأول: أن يكون الحل معلوماً من قبل، ثم يقع الشك في المحلل، فهذه شبهة يجب اجتنابها، ويحرم الاقدام عليها، مثاله أن يرى صيداً فيجرحه فيقع في الماء، فيصادفه ميتاً، ولا يدري هل مات بالغرق أو بالجرح؟ فهذا حرام، لأن الأصل التحريم.

النوع الثاني: أن يعرف الحل ويشك في المحرم، فيكون الأصل الحل، والحكم له، كما لو طار طائر، فقال رجل: إن كان هذا غراباً فامرأته طالق، وقال آخر: وإن لم يكن غراباً، فامرأته طالق، ثم التبس الأمر، فإنا لا نقضي بالتحريم في واحدة منهما، ولكن الورع اجتنابهما وتطليقهما.

النوع الثالث: أن يكون الأصل التحريم، ولكن طرأ ما يوجب التحليل بظن غالب فهو مشكوك فيه، والغالب حله، مثاله أن يرمي إلى صيد فيغيب عنه، ثم يدركه ميتاً وليس عليه أثر سوى سهمه، فهذا الظاهر فيه الحل، لأن الاحتمال إذا لم يستند إلى دليل التحق بالوسوسة، فأما إن ظهر عليه أثر صدمة أو جراحة أخرى التحق بالنوع الأول.

النوع الرابع: أن يكون الحل معلوماً، ولكن يغلب على الظن طرآن المحرم بسبب معتبر في غلبة الظن شرعاً، مثاله أن يؤدي اجتهاده إلى نجاسة أحد الإناءين بالاعتماد على علامة معينة توجب عليه الظن، فتوجب تحريم شربه، كما أوجب منع الوضوء به.

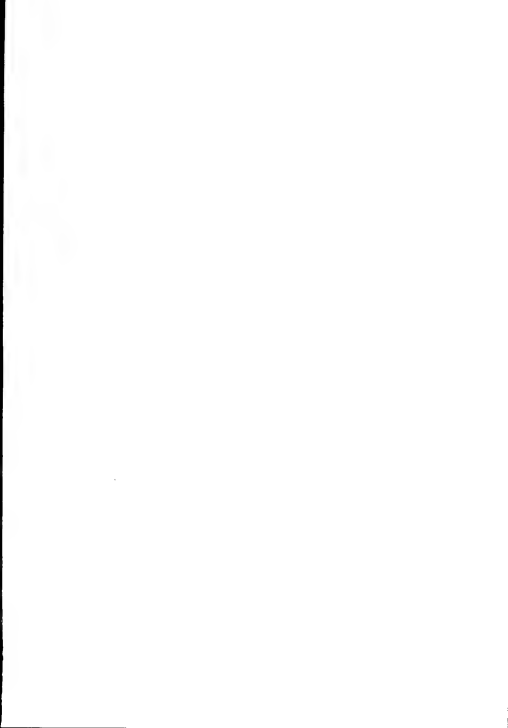
المثال الثاني: أن يختلط الحرام بالحلال، ويشتبه الأمر فيه. وذلك على أضرب: أحدها: إذا اختلطت ميتة بمذكاة، أو بعشرة من المذكيات، ونحو ذلك من العدد المحصور، ومثله أن تشتبه أخته بأجنبيات، فهذه شبهة يجب اجتنابها.

الثاني: أن يختلط حرام محصور بحلال غير محصور، كما لو اشتبهت أخته أو عشر رضائع بنسوة بلد كبير، فلا يلزم بهذا اجتناب نكاح أهل البلد، بل له أن ينكح من شاء منهن، لأن في تحريمهن حرجاً كبيراً، وكذلك من علم أن مال الدنيا خالطه حرام قطعاً، لم يلزمه ترك الشراء والأكل، لأن في ذلك حرجاً، وقد علم رسول الله على وأصحابه أن في الناس من يرابي، وما تركوا الدراهم بالكلية، وأن مجناً سرق في زمانه، وما تركوا شراء مجن، فاجتناب هذا من ورع الوسوسة.

الثالث: أن يختلط حرام لا يحصر بحلال لا يحصر، كحكم الأموال في زماننا هذا، فلا يحرم بهذا الاختلاط تناول شيء بعينه، إلا أن يقترن بتلك العين علامة تدل على أنه من الحرام، نحو أن يأخذه من يد سلطان ظالم، فإن لم يكن له علامة، فتركه ورع، ولا يحرم ذلك، لأنه قد علم في زمان رسول الله يخلج والخلفاء بعده أن أثمان الخمور ودراهم الربا وغلول الغنيمة اختلطت بالأموال، وقد أدركت الصحابة نهب المدينة وتصرف الظلمة ولم يمنعوا من الشراء بالسوق، ولولا صحة ذلك لانسد باب جميع التصرفات، فإن الفسق يغلب على الناس، لكن الأصل في الأموال الحل، وإذا تعارض أصل وغالب، ولا أمارة على على الغالب، حكم بالأصل، كما قلنا في طين الشوارع وأواني المشركين، فقد توضأ عمر رضي الله عنه من جرة نصرانية، مع أن مشربهم الخمر ومطعمهم الخنزير ولا يحترزون من نجاسة، وكانت الصحابة تلبس الفراء المدبوغة والثياب المصبوغة.

ومن تأمل أحوال الدباغين والصباغين، علم غلبة النجاسة عليهم، فيدل ذلك على أنهم لم يكونوا يحترزون إلا من نجاسة مشاهدة، أو يكون عليها علامة، فأما الظن الذي يستفاد من رد الوهم إلى مجاري الأحوال، فلم يعتبروه، فإن قيل: قد كانوا يتوسعون في أمور الطهارة، ويحترزون من شبهات الحرام، فما الفرق؟.

قلنا: إن أردت أنهم كانوا يصلون مع النجاسة فباطل، وإن أردت أنهم احترزوا من كل نجاسة يجب اجتنابها فصحيح، وأما تورعهم عن الشبه، فكان بطريق كف النفس عما ليس به بأس مخافة ما به بأس، والنفس تميل إلى الأموال كيف كانت بخلاف الأنجاس، وقد كانوا يمتنعون مما يشغل قلوبهم من الحلال، والله أعلم.



# القسم الثالث من الكتاب في الحلال والحرام والبحث، والسؤال، والهجوم، والاهمال ومظانها

اعلم أنه لو قدم لك الطعام أو أهديت لك هدية، أو أردت أن تشتري شيئاً من شخص فليس لك أن تقول: هذا مما لا أتحقق حله، فأريد أن أفتش عنه، وليس لك أن تقوك البحث مطلقاً، بل السؤال واجب مرة، وحرام مرة، ومندوب مرة، ومكروه مرة.

والقول الشافي فيه: أن مظنة السؤال الريبة، وهي تحصل إما من أمر يتعلق بالمال أو بصاحب المال، أما ما يتعلق بصاحب المال، فنحو أن يكون مجهولاً ؛ وهو الذي ليس عليه قرينة تدل على ظلمه، كزي الأجناد، ولا على صلاحه، كثياب أهل العلم والزهد، فهاهنا لا يجب السؤال ولا يجوز، لأن فيه هتك المسلم وإيذاء، ولا يقال لهذا: إنه مشكوك فيه، لأن المشكوك فيه هو الذي تحصل فيه الريبة بدلالة، مثل أن يكون على خلقة الأتراك، وأهل البوادي المعروفين بالظلم، وقطع الطريق، فهذا يجوز معاملته، لأن اليد تدل على الملك، وهذه الدلالات ضعاف، إلا أن الترك من الورع. وأما ما يتعلق بالمال، فنحو أن يختلط الحرام بالحلال، كما إذا طرح في السوق أحمال من طعام مغصوب فاشتراها أهل السوق، فإنه لا يجب على من يشتري في تلك البلدة من السوق أن يسأل عما يشتريه، إلا أن التفتيش ورعاً غير واجب، وكذلك نقول في رجل له مال حلال خالطه حرام، مثل أن كون تاجراً يعامل معاملات صحيحة ويرابي، فهذا إن كان الأكثر من ماله حراما، مثل أن يكون تاجراً يعامل معاملات صحيحة ويرابي، فهذا إن كان الأكثر من ماله حراما، لم تجز قبول ضيافته ولا هديته إلا بعد التفتيش، فإن ظهر أن المأخوذ من وجه حلال جاز، وإلا قبوك، وإن كان الحرام أقل، فالمأخوذ شبهة، والورع تركة.

واعلم أن السؤال إنما يقع لأجل الريبة، فلا ينقطع إلا من حيث تنقطع الريبة المقتضية لـه، بأن لا يكون المسؤول متهماً، فإن كان متهماً وعلمت أن له غرضاً في حضورك أو قبول هديته، فلا ثقة بقوله، وينبغى أن يسأل غيره.

القسم الرابع: في باب الحلال والحرام، وكيفية خروج التائب عن المظالم المالية.

اعلم أن من تاب وفي يده مال مختلط، فعليه تمييز الحرام وإخراجه، فإن كان معلوم العين، فأمره سهل، وإن كان ملتبساً مختلطاً، فإن كان من ذوات الأمثال، كالحبوب والنقود والأدهان، وكان معلوم القدر، ميز ذلك القدر، فإن أشكل فله طريقان:

أحدهما: الأخذ بغالب الظن.

والثاني: الأخذ باليقين، وهو الورع.

فإذا أخرج المال الحرام، فإن كان له مالك معين، وجب صرفه إليه أو إلى وارثه، وإن كان لذلك المال زيادة ومنفعة، جمع ذلك كله وصرفه إليه، وإن يئس من معرفة المالك ولم يدر أمات عن وارث أم لا؟ فليتصدق به، وإن كان ذلك من مال الفيء والأموال المرصدة لمصالح المسلمين، صرف ذلك إلى القناطر والمساجد ومصالح طريق مكة وما ينتفع به كل من يمر من المسلمين.

مسألة: إذا كان في يده مال حلال وشبهة، فليخص نفسه بالحلال، وليقدم قوته وكسوته على أجرة الحجام والزيت وأشجار التنور، وأصل هذا قوله على كسب الحجام: «اعلفه ناضحك»(١).

ولو كان في يد أبويه حرام، فليمتنع من مؤاكلتهما، فإن كان شبهة داراهما، فإن لم يقبلا تناول اليسير.

وقد روي أن أم بشر الحافي ناولته تمرة فأكلها، ثم صعد الغرفة فقاءها.

القسم الخامس: في إدرار السلاطين وصلاتهم، وما يحل من مخالطة السلاطين الظلمة؛ ونحو ذلك.

اعلم أن من أخذ مالًا من السلطان فلا بد أن ينـظر في مدخل ذلك إلى السلطان من أين هو، وفي صفته التي يستحق بها الأخذ، وفي المقدار الذي يأخذه، هل يستحقه؟.

وقد تورع جماعة عن ذلك، وكان فيهم من يأخذه فيتصدق به.

وأما في هذا الزمان، فالاحتراز عنه أولى، لأنه قد علم طريق الأخذ، ثم لا ينال إلا بالذل والسؤال والسكوت على الإنكار.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٣٠٧/٣ و ٣٨١) وعزاه العراقي (١٣٣/٢) أيضاً إلى الطبراني.

وقد كان بعض السلف لا يأخذ، ويعلل بأن باقي المستحقين لم يأخذوا، وهذا ليس بشيء، لأنه يأخذ حقه ويبقى أولئك في مقام مظلوم، وليس المال مشتركاً.

#### فصــل

اعلم أن لك مع الأمراء والعمال الظلمة ثلاثة أحوال:

الحالة الأولى: أن تدخل عليهم وهي شرها، فقد روي عن النبي ﷺ أنه قال: « من أتى أبواب السلاطين افتتن، وما ازداد عبد من السلطان قرباً إلا ازداد من الله بعداً عسلاماً.

وقال حذيفة: إياكم ومواقف الفتن. فقيل: وما مواقف الفتن؟ قال: أبواب الأمراء، يدخل أحدكم على الأمير فيصدقه بالكذب، ويقول ما ليس فيه.

وقال بعض الأمراء لبعض الزهاد: ألا تأتينا؟ فقال: أخاف إن أدنيتني فتنتني، وإن أقصيتني حرمتني، وليس في يدك ما أريده، ولا في يدك ما أخافك عليه، وإنما أتاك من أتاك ليستغنى بك عمن سواك، وقد استغنيت عنك بمن أغناك عني.

فهذه الأثار تبين كراهية مخالطة السلاطين، وأيضاً فإن الداخل على السلطان معرض. لأن يعصى الله عز وجل؛ إما بفعله أو قوله أو سكوته.

أما الفعل: فإن الدخول عليهم في غالب الأحوال يكون إلى أماكن مغصوبة؛ ولو غرض أنه في موضع غير مغصوب، ففي الغالب يكون ما تحته أو ما يظله من خيمة أو نحوها من ماله الحرام، والانتفاع بذلك حرام، ولو فرض ذلك حلالاً، فربما يقع في غيره من المحذورات، أما أن يسجد له، أو يتمثل له قائماً، ويخدمه، ويتواضع له بسبب ولايته التي هي آلة ظلمه. والتواضع للظالم معصية، بل من تواضع لغني لأجل غناه لا لمعنى آخر يتغني التواضع، ذهب ثلثا دينه، فكيف إذا تواضع للظالم؟! وتقبيل اليد له معصية، إلا أن يكون عند خوف، أو لإمام عادل، أو عالم يستحق ذلك، فأما غير من ذكرنا، فلا يباح في حقهم إلا مجرد السلام.

وأما القول: فهو أن يدعو للظالم، أو يثني عليه، أو يصدقه فيما يقول من باطل بصريح قوله، أو بتحريك رأسه، أو باستبشار في وجهه، أو ينظهر له الحب والموالاة والاشتياق إلى لقائه، والحرص على طول بقائه، فإنه في الغالب لا يقتصر على السلام، بل يتكلم ولا يعدو كلامه هذه الأقسام.

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٢٨٦٩ و ٢٨٦٠) والترمذي (٢٢٥٧) والنسائي (١٩٥/٧) وقال الترمذي هذا حديث حسن غريب.

وقد جاء في الأثر: «من دعا لظالم بطول البقاء، فقد أحب أن يعصى الله»(١). ولا يجوز دعاؤه له إلا أن يقول: أصلحك الله، أو وفقك الله، أو نحو ذلك.

وأما السكوت: فهو أن يرى في مجالسهم من الفرش الحرير، وأواني الفضة، والملبوس المحرم على غلمانهم من الحرير، ونحو ذلك، فيسكت. وكل من رأى شيئاً من ذلك وسكت فهو شريك فيه. وكذا إذا سمع من كلامهم ما هو فحش وكذب وشتم وإيذاء، فإن السكوت عن ذلك كله حرام، لأنه يجب عليه الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

فإن قلت: إنه يخاف على نفسه، فهو معذور في السكوت. قلنا: صدقت، إلا أنه مستغن عن أن يعرض نفسه لارتكاب ما لا يباح إلا بعذر، لأنه لو لم يدخل ويشاهد، لم يجب عليه الأمر والنهي، وكل من علم بفساد في مكان؛ وعلم أنه إذا حضر لم يقدر على إزالته، لم يجز له أن يحضر.

#### فصسل

فإن سلم مما ذكرنا كله، وهيهات، لم يسلم من فساد يتطرق إلى قلبه، لما يرى من توسعهم في النخول، ويكون مكثراً لسواد الظلمة.

وروي أن سعيد بن المسيب دعي إلى البيعة للوليد وسليمان ابني عبد الملك، فقال: لا أبايع اثنين ما اختلف الليل والنهار. فقالوا: ادخل من هذا الباب واخرج من الآخر. قال: لا والله لا يقتدي بي أحد من الناس، فجلد مائة وألبس المسوح(٧).

فعلى ما بينا لا يجوز الدخول على الأمراء الظلمة إلا بعذرين:

أحدهما: إلزام من جهتهم يخاف من الخلاف فيه الأذى.

والثاني: أن يدخل ليرفع ظلماً عن مسلم، فيجوز بشرط أن لا يكذب ولا يثني ولا يدع نصيحة يتوقع لها قبولاً، فهذا حكم الدخول.

الحال الثاني: أن يدخل عليه السلطان زائراً، فجواب السلام لا بد منه.

وأما القيام والإكرام، فلا يحرم مقابلة له على إكرامـه، فإنـه بإكـرام العلم والدين

 <sup>(</sup>١) قال في كشف الخفاء (٣٤٨/٢) ذكره البيهقي في الشعب وابن أبي الدنيا في الصمت من قول حسن البصري وأخرجه أبو نعيم في ترحمة سفيان الثوري من قوله لكنه لم يرد في الموضوع.

<sup>(</sup>٣) عزاه العراقي في تحريج الإحياء (٣/١٤٥) إلى أبي نعيم في الحلية وصحع إسناده. ً

مستحق للحمد، كما أنه بالظلم مستحق للذم. فإن دخل عليه وحده، وقد رأى أن يقوم إعزازاً للدين فهو أولى، وإن كان دخوله عليه في جمع، فمراعاة حشمة أرباب الولايات فيما بين الرعايا أولى وأمثل، ولا بأس بالقيام على هذه النية، وإن علم أن ذلك لا يورث فساداً في الرعية ولا يناله أذى من غضبه، فترك الاكرام بالقيام أولى، ثم يجب عليه أن ينصحه، ويعرفه تحريم ما يفعله مما لا يدري أنه محرم، فأما إعلامه بتحريم الظلم وشرب الخمر، فلا فائدة فيه، بل عليه أن يخوفه من ركوب المعاصي مهما ظن أن التخويف يؤثر في قلبه، وعليه أن يرشده إلى المصالح، ومتى عرف طريقاً للشرع يحصل به غرض الظالم عرفه إياه.

الحال الثالث: أن يعتزل عنهم فلا يراهم ولا يرونه؛ والسلامة في ذلك، ثم ينبغي أن يعتقد بغضهم على ظلمهم، فلا يحب لقاءهم، ولا يثني عليهم، ولا يستخبر عن أحوالهم، ولا يقترب إلى المتصلين بهم، ولا يتأسف على ما يفوته بسبب مفارقتهم، كما قال بعضهم: إنما بيني وبين الملوك يوم واحد، إما يوم مضى فلا يجدون لذته، وأنا وإياهم في غد على وجل، وإنما هو اليوم، فما عسى أن يكون في اليوم؟!.

مسألة: إذا بعث إليك سلطان مالًا لتفرقه على الفقراء، وكان له مالك معين، لم يحل أخذه، وإن لم يكن له، كان حكمه أن يتصدق به كما سبق بيانه، ويتولى تفرقته على الفقراء.

ومن العلماء من امتنع من أخذه، وإذا كان أكثر أموالهم الحرام، حرمت معاملتهم، وما بنته الظلمة من القناطر والمساجد والسقايات، ينبغي أن ينظر فيه، فإن كانت تلك الأعيان التي بنيت بها لمالك معين، لم يجز العبور عليها إلا للضرورة، وإن لم يعرف مالكها جاز العبور عليها، والورع الامتناع، والله أعلم.

...

## كتاب آداب الصحية والأخوة ومعاشرة الخلق ونحو ذلك

اعلم أن الألفة ثمرة حسن الخلق، والتفرق ثمرة سبوء الخلق، لأن حسن الخلق يوجب التحابب والتوافق، وسوء الخلق يثمر التباغض والتدابر، ولا يخفى ما في حسن الخلق من الفضل، والأحاديث دالة على ذلك.

فقد روي من حديث أبي الدرداء رضي الله عنه، عن النبي ﷺ أنه قال: « ما من شيء أثقل في ميزان المؤمن يوم القيامة من خلق حسن » رواه الترمذي وصححه(١).

وفي حديث آخر: « إن أحبكم إلي وأقربكم مني مجلساً يوم القيامة أحاسنكم أخلاقاً، وإن أبغضكم إلي وأبعدكم مني مجلساً يوم القيامة مساويكم أخلاقاً «(٢)، وسئل النبي بيلج عن أكثر ما يدخل الناس الجنة؟ فقال: « تقوى الله وحسن الخلق «(٣).

وأما المحبة في الله تعالى، ففي «الصحيحين» (٤) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي عليه أنه قال: «سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله » فذكر منهم: «ورجلان تحابا في الله اجتمعا على ذلك وتفرقا عليه ». وفي حديث آخر: يقول الله عز وجل: «حقت محبتي للمتحابين فيّ، وحقت محبتي للمتباذين فيّ، وحقت محبتي

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (۲۰۲۳ ـ ٤٤٦ ـ ٤٤٨) وأبو داءد (٤٧٩٩) والترمذي (۲۰۰۲) و (۲۰۰۳) وقال حديث حسن صحيح وصححه ابن حبان (٤٨١)

 <sup>(</sup>۲) رواه الترمندي (۲۰۰۳ و ۲۰۰۴) وأبيو داود (٤٧٩٩) وعنزاه المنسذري في الترغيب والتسرهيب
 (۲۲۵٦/۳) إلى البزار بإسناد جيد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢٩١/٣) والترمذي (٢٠٧٢) وقال صحيح غريب وابن ماجه (٢٩١٦) وابن حبان (٢٧٦).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٦٢٩ و ١٣٥٧) ومسلم (١٥٣١) ورواه مالك (٢/٢٥) والترمذي (٢٣٩٢) والنسائي (٢٢٢/٨) وأحمد (٢/٤٣٩).

للمتزاورين فيَّ "``. وفي حديث آخر: " أوثق عرى الإيمان، أن تحب في الله وتبغض في الله "``، والأحاديث في ذلك كثيرة.

واعلم أن من يحب في الله يبغض في الله، فإنك إذا أحببت إنساناً لكونه مطيعاً لله، فإذا عصى الله أبغضته في الله، لأن من أحب لسبب أبغض لوجود ضده، ومن اجتمعت فيه خصال محمودة ومكروهة، فإنك تحبه من وجه وتبغضه من وجه.

فينبغي أن تحب المسلم لإسلامه، وتبغضه لمعصيته، فتكون معه على حالة متوسطة بين الانقباض والاسترسال، فأما ما يجري منه مجرى الهفوة التي يعلم أنه نادم عليها، فالأولى حينئذ الإغماض والستر، فإذا أصر على المعصية، فلا بد من أظهار أشر البغض بالإعراض عنه والتباعد، وتغليظ القول له على حسب غلظ المعصية وخفتها.

واعلم أن المخالف لأمر الله تعالى على أقسام:

أحدها: أن يكون كافراً، فإن كان حربياً فهو مستحق للقتل والإرقاق، وليس بعمد هذين إهانة، وإن كان ذمياً فلا يجوز إيذاؤه إلا بالإعراض عنه، والتحقير له بالاضطرار له إلى أضيق المكان، وترك البداءة بالسلام. فإن سلم قيل له: وعليك.

والأولى الكف عن مخالطته ومعاملته ومؤاكلته، ومن المكروه الاسترسال إليه والانبساط كما يفعل بالأصدقاء.

القسم الثاني: المبتدع، فإن كان ممن يدعو إلى بدعة، وكانت البدعة بحيث يكفر بها، فأمره أشد من الذمي، لأنه لا يقر بجزية ولا يسامح بعقد ذمه، وإن كان ممن لا يكفر بها، فأمره بينه وبين الله تعالى أخف من أمر الكافر لا محالة، ولكن الأمر في الإنكار عليه أشد منه على الكافر، لأن شر الكافر غير متعد، لأنه لا يلتفت إلى قوله، بخلاف المبتدع الذي يدعو إلى بدعته لأنه يزعم أن ما يدعو إليه حق، فيكون سبباً لغواية الخلق، فشره متعد، فإظهار بغضه والانقطاع عنه ومعاداته وتحقيره والتشنيع عليه ببدعته وتنفير الناس عنه أشد.

<sup>(1)</sup> رواه أحمد (٢٩/٥ و ٢٣٧ و ٢٣٩) وقال المنذري في الترغيب والترهيب (١٩/٤) رواه أحمد بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٢) أورده السيوطي في الجامع الصغير (٢٧٧٨) وعزاه إلى الطبراني عن ابن عباس. وأورده الحافظ العراقي في تخريج أحاديث الإحياء (٢/٩٥١) وعزاه إلى أحمد من حديث البراء بن عازب وقال فيه ليث بن أبي سليم مختلف فيه وإلى الخرائطي في مكارم الأخلاق من حديث ابن مسعود بسند ضعيف.

أما المبتدع العامي الذي لا يقدر أن يدعو ولا يخاف الاقتداء به، فأمره أهون، والأولى أن يتلطف به في النصح، فإن قلوب العوام سريعة التقلب، فإن لم ينفع النصح وكان في الإعراض عنه تقبيح لبدعته في عينه، تأكد استحباب الإعراض عنه، وإن علم أن ذلك لا يؤثر لجمود طبعه ورسوخ اعتقاده في قلبه، فالإعراض عنه أولى، لأن البدعة إذا لم يبالغ في تقبيحها شاعت بين الخلق وعم فسادها.

القسم الثالث: العاصي بفعله لا باعتقاده، فإن كانت بحيث يتأذى بها غيره، كالظلم والغصب وشهادة الزور والغيبة والنميمة ونحو ذلك، فالأولى الإعراض عنه وترك مخالطته والانقباض عن معاملته، وكذلك الحكم فيمن يدعو إلى الفساد، كالذي يجمع بين الرجال والنساء ويهيء أسباب الشرب لأهل الفساد، فهذا ينبغي إهانته ومقاطعته والإعراض عنه.

فأما الذي يفسق في نفسه بشرب خمر أو زنا أو سرقة أو ترك واجب، فالأمر فيه أخف، ولكنه في وقت مباشرته إن صودف، وجب منعه بما يمتنع به، فإن كان النصح يرده وكان أنفع له، نصح وإلا أغلظ له.

## فصــل في بيان الصفات المشروطة فيمن تختار صحبته

روينا عن النبي ﷺ أنه قال: « المرء على دين خليله، فلينظر أحدكم من يخالل ،(١٠).

واعلم أنه لا يصلح للصحبة كل أحد، ولا بد أن يتميز المصحوب بصفات وخصال يرغب بسببها في صحبته، وتشترط تلك الخصال بحسب الفوائد المطلوبة من الصحبة، وهي إما دنيوية كالانتفاع بالمال والجاه، أو بمجرد الاستئناس بالمشاهدة والمحاورة، وليس ذلك غرضنا، وإما دينية، وتجتمع فيها أغراض مختلفة، منها الاستفادة بالعلم والعمل، ومنها الاستفادة من الجاه تحصيناً عن إيذاء من يكدر القلب ويصد عن العبادة، ومنها الاستفادة من المال للاكتفاء به عن تضييع الأوقات في طلب القوت، ومنها الاستعانة في المهمات، فتكون عدة في المصائب وقوة في الأحوال، ومنها انتظار الشفاعة في الأخرة، كما قال بعض السلف: استكثروا من الإخوان، فإن لكل مؤمن شفاعة. فهذه فوائد تستدعي كما قال بعض السلف: استكثروا من الإخوان، فإن لكل مؤمن شفاعة. فهذه فوائد تستدعي كل فائدة شروطاً لا تحصل إلا بها.

وفي الجملة، فينبغي أن يكون فيمن تؤثر صحبته خمس خصال: أن يكون عاقلًا حسن الخلق غير فاسق ولا مبتدع ولا حريص على الدنيا.

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٣٧٩) وأبو داود (٤٨٣٣) وأحمد (٣٠٣/٣) وإسناده حسن.

أما العقل، فهو رأس المال، ولا خير في صحبة الأحمق، لأنه يريد أن ينفعك فيضرك، ونعني بالعاقل الذي يفهم الأمور على ما هي عليه، إما بنفسه، وإما أن يكون بحيث إذا أفهم فهم.

وأما حسن الخلق، فلا بد منه، إذ ربُّ عاقل يغلبه غضب أو شهوة فيطيع هواه، فلا خير في صحبته.

وأما الفاسق، فإنه لا يخاف الله، ومن لا يخاف الله تعالى لا تؤمن غالته ولا يوثق به.

وأما المبتدع فيخاف من صحبته بسراية بدعته. قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: عليك بإخوان الصدق تعش في أكنافهم، فإنهم زينة في الرخاء وعدة في البلاء، وضع أمر أخيك على أحسنه حتى يجيئك ما يقليك منه، واعتزل عدوك، واحذر صديقك إلا الأمين، ولا أمين إلا من يخشى الله، ولا تصحب الفاجر فتتعلم من فجوره، ولا تطلعه على سرك، واستشر في أمرك الذين يخشون الله تعالى. قال يحيى بن معاذ: بئس الصديق صديق تحتاج أن تقذر إليه.

ودخل جماعة على الحسن وهو نائم، فجعل بعضهم يأكل من فاكهة في البيت، فقال: رحمك الله، هذا والله فعل الإخوان.

وقال أبو جعفر لأصحابه: أيدخل أحدكم يده في كم أخيه فيأخذ منه ما يريد؟ قالوا: لا، قال: فلستم بإخوان كما تزعمون.

ويروى أن فتحاً الموصلي جاء إلى صديق له يقال له: عيسى التمار، فلم يجده في المنزل، فقال للخادمة: أخرجي لي كيس أخي، فأخرجته، فأخذ منه درهمين، وجاء عيسى إلى منزله فأخبرته الجارية بذلك، فقال: إن كنت صادقة، فأنت حرة، فنظر فإذا هي قد صدقت، فعتقت.

## فصـــل في بيان ما على الإنسان لأخيه من الحقوق

الحق الأول: قضاء الحاجات والقيام بها، وذلك درجات: أدناها: القيام بالحاجة عند السؤال والقدرة، ولكن مع البشاشة والاستبشار.

وأوسطها: القيام بالحوائج من غير سؤال.

وأعلاها: تقديم حوائجه على حوائج النفس.

وقد كان بعض السلف يتفقد عيال أخيه بعد موته أربعين سنة فيقضى حوائجهم.

الحق الثاني: على اللسان بالسكوت تارة، وبالنطق أخرى.

أما السكوت، فهو أن يسكت عن ذكر عيوبه في حضوره وغيبته، وعن الرد عليه ومماراته ومناقشته، وعن السؤال عما يكره ظهوره من أحواله. ولا يسأله إذا لقيه: إلى أين؟ فربما لا يريد إعلامه بذلك، وأن يكتم سره ولو بعد القطيعة، ولا يقدح في أحبابه وأهله، ولا يبلغه قدح غيره فيه.

وينبغي أن يسكت عن كل ما يكرهه، إلا إذا وجب عليه النطق في أمر بمعروف أو نهي عن منكر ولم يجد رخصة في السكوت، فإن مواجهته بذلك إحسان إليه في المعنى.

واعلم أنك إن طلبت منزهاً عن كل عيب لم تجد، ومن غلبت محاسنه على مساويه فهو الغاية.

وقال ابن المبارك: المؤمن يطلب المعاذير، والمنافق يطلب الزلات.

وقال الفضيل: الفتوة: الصفح عن زلات الإخوان، وينبغي أن تترك إساءة الظن بأخيك، وأن تحمل فعله على الحسن مهما أمكن، وقد قال النبي ﷺ: « إياكم والظن فإن الظن أكذب الحديث ه(١٠).

واعلم أن سوء الظن يدعو إلى التجسس المنهي عنه، وأن ستر العيوب والتغافل عنها سيمة أهل الدين.

واعلم أنه لا يكمل إيمان المرء حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه، وأقل درجات الأخوة أن يعامل أخاه بما يحب أن يعامله به، ولا شك أنك تنتظر من أخيك أن يستر عورتك، وأن يسكت عن مساويك، فلو ظهر لك منه ضد ذلك اشتد عليك، فكيف تنتظر منه ما لا تعزم عليه له؟.

ومتى التمست من الانصاف ما لا تسمح به دخلت في قول الله تعالى: ﴿ إَالَّذِينَ إِذَا ٱكْنَالُواْعَلَٱلنَّاسِيَسْتَوْفُونَ وَإِذَاكَالُوهُمْ أَو وَزَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ ﴾ (٢٠)، ومنشأ التقصير في ستر العورة والمفري بكشفها الحقد والحسد.

واعلم أن من أشد الأسباب لإثارة الحقد والحسد بين الأخوان المماراة، ولا يبعث عليها إلا إظهار التميز بزيادة الفضل والعقل واحتقار المردود عليه، ومن مارى أخاه، فقد

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٤٨٤٩) ومسلم (٢٥٦٣) ومالك (٩٠٧/٣ ـ ٩٠٨) وأبو داود (٤٨٨٢) والترمذي (١٩٢٨) والترمذي

<sup>(</sup>٢) المطففين، الآية: ٣.

نسبه إلى الجهل والحمق، أو إلى الغفلة والسهو عن فهم الشيء على ما هو عليه، وكل ذلك استحقار، وهو يوغر الصدر ويوجب المعاداة، وهو ضد الأخوة.

الحق الرابع: على اللسان بالنطق، فإن الأخوة كما تقتضي السكوت عن المكروه، تقتضي النطق بالمحبوب، بل هو أخص بالأخوة، لأن من قنع بالسكوت صحب أهل القبور، وإنما يراد الأخوان ليستفاد منهم لا ليتخلص منهم، لأن السكوت معناه كف الأذى، فعليه أن يتودد إليه بلسانه، ويتفقده في أحواله، ويسأل عما عرض له، ويظهر شغل قلبه بسببه، ويبدي السرور بما يشر به.

وفي الصحيح من رواية الترمذي: «إذا أحب أحدكم أخاه فليعلمه ١٠٠٠).

ومن ذلك أن يدعوه بأحب أسمائه إليه، قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: ثلاث يصفين لك ود أخيك: تسلم عليه إذا لقيته، وتوسع له في المجلس، وتدعوه بأحب أسمائه إليك.

ومن ذلك أن يثني عليه بما يعرفه من محاسن أحواله عند من يؤثر الثناء عنده، وكذلك الثناء على أولاده وأهله وأفعاله، حتى في خلقه وعقله وهيئته وخطه وتصنيفه وجميع ما يفرح به من غير إفراط ولا كذب.

وكذلك ينبغي أن تبلغه ثناء من أثنى عليه مع إظهار الفرح به، فإن إخفاء ذلك محض الحسد.

ومن ذلك أن نشكره على صنيعه في حقك، وأن تذب عنه في غيبته إذا قصد بسوء، فحق الأخوة التشمير في الحماية والنصرة.

وفي الحديث الصحيح: «المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يسلمه»(٢)، ومتى أهمل الذب عن عرضه يكون قد أسلمه، ولك في ذلك معياران:

أحدهما: أن تقدر أن الذي قيل فيه، قد قيل فيك وهو حاضر، فتقول ما تحب أن يقوله.

الثاني: أن تقدر أنه حاضر وراء جدار يتسمع عليك، فما تحرك في قلبك من نصرته في حضوره ينبغي أن يتحرك في غيبته. ومن لم يكن مخلصاً في إخائه فهو منافق.

ومن ذلك التعليم والنصيحة، فليس حاجة أخيك إلى العلم بأقــل من حاجتــه إلى

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (١٢٤٥) والترمذي (٢٣٩٣) وأحمد (٤/ ١٣٠) وإسناده صحيح .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٣١٠ و ٢٥٥١) ومسلم (٢٥٨٠) والترمذي (١٤٢٦) وأبو داود (٤٨٩٣).

المال، وإذا كنت غنياً بالعلم فواسه وارشده.

وينبغي أن يكون نصحك إياه سراً، والفرق بين التوبيخ والنصيحة الإعلان والإسرار كما أن الفرق بين المداراة والمداهنة بالغرض الباعث على الإغضاء، فإن أغضيت لسلامة دينك ولما ترى فيه من إصلاح أخيك بالإغضاء، فأنت مدار، وإن أغضيت لحظ نفسك واجتلاب شهواتك وسلامة جاهك فأنت مداهن.

ومن ذلك: العفو عن الزلات، فإن كانت زلته في دينه فتلطف في نصحه مهما أمكن، ولا تترك زجره ووعظه، فإن أبي فالمصارمة.

الحق الخامس: الدعاء للأخ في حياته وبعد موته بكل ما تدعو به لنفسك.

وفي أفراد مسلم. من حديث أبي الدرداء، أن النبي ﷺ قال: « دعوة المرء المسلم الأخيه بظهر الغيب مستجابة، عند رأسه ملك موكل كلما دعا الأخيه بخير قال الملك الموكل به: آمين، ولك بمثل<sup>(۱)</sup> »، وكان أبو الدرداء رضي الله عنه يدعو لخلق كثير من إخوانه يسميهم بأسمائهم، وكان أحمد بن حنبل رحمه الله يدعو في السحر لستة نفر.

وأما الدعاء بعد الموت، فقال عمرو بن حريث: إذا دعا العبد لأخيه الميت، أتى بها ملك قبره، فقال: يا صاحب القبر الغريب، هذه هدية من أخ عليك شفيق.

الحق السادس: الوفاء والإخلاص، ومعنى الوفاء: الثبات على الحب إلى الموت، وبعد موت الأخ مع أولاده وأصدقائه، وقد أكرم النبي على عجوزاً وقال: « إنها كانت تغشانا في أيام خديجة، وإن حسن المهد من الإيمان»(٢).

ومن الوفاء أن لا يتغير على أخيه في التواضع وإن ارتفع شأنه واتسعت ولايته وعظم جاهه.

واعلم أنه ليس من الوفاء موافقة الأخ فيما يخالف الدين، فقد كان الشافعي رحمه الله آخى محمد بن عبد الحكم، وكان يقربه ويقبل عليه، فلما احْتُضِرَ قيل له: إلى من نجلس بعدك يا أبا عبد الله؟ فاستشرف له محمد بن عبد الحكم وهو عند رأسه ليومىء إليه فقال: إلى أبي يعقوب البويطي، فانكسر لها محمد، ومع أن محمداً كان قد حمل عنه مذهبه، لكن البويطي كان أقرب إلى الزهد والورع، فنصح الشافعي رحمه الله المسلمين وترك المداهنة، فانقلب ابن عبد الحكم عن مذهبه، وصار من أصحاب مالك.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۷۳۲ و ۲۷۳۳) وأبو داود (۱۵۳٤).

<sup>(</sup>٢) رواه القضاعي في مسند الشهاب (٩٧٢).

ومن الوفاء أن لا يسمع بلاغات الناس على صديقه، ولا يصادق عدو صديقه.

الحق السابع: التخفيف وترك [التكلف و] التكليف، وذلك أن لا يكلف أخاه ما يشق عليه، بل يُروَّحُ سِرُه عن مهماته وحاجاته، ولا يستمد من جاهه ولا ماله، ولا يكلفه التفقد لأحواله والقيام بحقوقه والتواضع له، بل يكون قصده بمحبته الله وحده، والتبرك بدعائه، والاستئناس بلقائه، والاستعانة على دينه، والتقرب إلى الله تعالى بالقيام بحقوقه، وتمام التخفيف طي بساط الاحتشام حتى لا يستحيى منه فيما لا يستحيى فيه من نفسه.

قال جعفر بن محمد: أثقل إخواني عليٌّ من يتكلف لي وأتحفظ منه، وأخفهم على قلبي من أكون معه كما أكون وحدي.

وقال بعض الحكماء: من سقطت كلفته دامت ألفته، ومن تمام هذا الأمر أن ترى الفضل لإخوانك عليك، لا لنفسك عليهم، فتنزل نفسك معهم منزلة الخادم.

#### فصـــل

ولنذكر في آخر هذا الباب جملة من آداب المعاشرة للخلق:

فمن حسن المعاشرة أن تتوقر من غير كِبْر، وتتواضع في غير ذلة، وأن تلقى الصديق والعدو بوجه الرضى من غير ذل لهم ولا خوف منهم، وتتحفظ في مجالسك من تشبيك أصابعك، وإدخال أصبعك في أنفك، وكثرة بصاقك، والتثاؤب.

واصغ إلى من حدثك، ولا تسأله الإعادة، ولا تحدَّث بإعجابك بولدك وجاريتك، ولا تتصنع تصنَّع المرأة في التزين، ولا تتبذل تبذل العبد، وخوف أهلك في غير عنف، ولن لهم من غير ضعف، ولا تهازل أمتك وعبدك، فيسقط وقارك، ولا تكثر الالتفات إلى ورائك، ولا تجالس السلطان، فإن فعلت فاحـذر الذنوب والغيبة، وصن سره، واحذر المداعبة عنده، وتحفظ من الجشاء بحضرته والتخلل، وإن قربك فكن منه على حذر، وإن استرسل إليك فلا تأمن انقلابه عليك، وارفق به رفقك بالصبي، وكلمه بما يشتهيه، ولا تذخل بينه وبين أهله وحشمه، وإياك وصديق العافية، ولا تجعل مالك أكرم من عرضك، وإذا دخلت مجلساً فاجلس فيما هو أقرب للتواضع، ولا تجلس على الطريق، فإن جلست فغض البصر، وانصر المظلوم، وارشد الضال، ولا تبصق في جهة القبلة ولا عن يمينك، ولكن عن يسارك تحت قدمك اليسرى، واحذر مجالسة العوام، فإن فعلت فعليك بالتغافل عما يجري من سوء أخلاقهم وترك الخوض في حديثهم، واحذر كثرة المزاح فإن اللبيب يحقد عليك في المزاح، والسفيه يجترىء عليك.

## باب في حقوق المسلم والرحم والجوار والملك ونحو ذلك

فمن حقوق المسلم: أن تسلم عليه إذا لقيته، وتجيبه إذا دعاك، وتشمته إذا عطس، وتعوده إذا مرض، وتشهد جنازته إذا مات، وتبر قسمه، وتنصح له إذا استنصحك، وتحفظه بظهر الغيب إذا غاب، وتحب له ما تحب لنفسك، وتكره له ما تكره لنفسك. وجميع هذا منقول في الأثار.

ومنها: أن لا تؤذي أحداً من المسلمين بقول ولا فعل، وأن تتواضع للمسلمين، فلا تتكبر عليهم، ولا تسمع بلاغات الناس بعضهم في بعض، ولا تبلغ بعضهم ما تسمع من بعض.

ومنها: أن لا تزيد في الهجرة على ثلاثة أيام لمن تعرفه، للحديث المشهور في ذلك.

وفي حديث آخر عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: « لا يحل لمؤمن أن يهجر مؤمناً فوق ثلاثة أيام، فإذا مرت به ثلاثة أيام فليلقه فليسلم عليه، فإن رد عليه السلام، فقد اشتركا في الأجر، وإن لم يرد عليه فقد برىء المسلم من الهجرة ٥(١).

واعلم أن هذه الهجرة إنما هي فيما يتعلق بالدنيا، أما حق الدين، فإن هجران أهل البدع والأهواء والمعاصي ينبغي أن تدوم، ما لم تظهر منهم التوبة والرجوع إلى الحق.

ومنها: أن يحسن إلى كل من يقدر أن يحسن إليه من المسلمين ما استطاع، وأن لا يدخل على أحد منهم إلا بإذنه، ويستأذن ثلاثاً فإن لم يأذن انصرف.

ومنها: أن يخالق الناس بخلق حسن، وذلك أن يعامل كلًا منهم بحسب طريقته، فإنه متى لقي الجاهل بالعلم، واللاهي بالفقه، والغبي بالبيان، آذى وتأذى.

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٤٩١٤) والبيهتي (٦٣/١٠) وصححه الحافظ في الفتح (٤٩٥/١٠) وانظر محمع الزوائد (٨٩٥/٦- ٧٠).

ومنها: أن يوقر المشايخ، ويرحم الصبيان، وأن يكون مع الخلق كافة طلق الوجه رقيقاً، وأن يفي لهم بالوعد، وينصف الناس من نفسه، ولا يأتي إليهم إلا ما يحب أن يؤتى به.

قال الحسن: أوحى الله إلى آدم عليه السلام أربع كلمات، وقال: فيهن جماع الأمر لك ولولدك: واحدة لي، وواحدة لك، وواحدة بيني وبينك، وواحدة بينك وبين الخلق.

فأما التي لي: فتعبدني لا تشرك بي شيئاً.

وأما التي لك: فعملك أجزيك به أفقر ما تكون إليه.

وأما التي بيني وبينك: فعليك الدعاء وعليُّ الإجابة.

وأما التي بينك وبين الناس: فتصحبهم بالذي تحب أن يصحبوك به.

ومنها: زيادة توقير ذوي الهيئات. ومنها: إصلاح ذات البين، وستر عورات المسلمين.

واعلم أنه من تأمل ستر الله تعالى على العصاة في الدنيا اقتدى بلطفه، فإنه جعل الشهادة في الزنا أن يشهد أربعة من العدول أنهم شهدوا ذلك كالميل في المكحلة، وهذا لا يتفق. ومن هذا أثر كرمه في الدنيا يرجى منه ذلك في الآخرة.

ومنها: أن يتقي مواضع التهم، صيانة لقلوب الناس عن سوء الظن به، وألسنتهم من غيبته.

ومنها: أن يشفع لكل من له حاجة من المسلمين إلى من له عنده منزلة، ويسعى في قضاء حوائجهم.

ومنها: أن يبدأ بالسلام كل مسلم قبل أن يكلمه، ومن السنة المصافحة. فقد روي عن أنس رضي الله عنه، عن النبي على أنه قال: « ما من مسلمين التقيا، فأخذ أحدهما بيد صاحبه، إلا كان حقاً على الله عز وجل أن يحضر دعاءهما، وأن لا يفرق بين أيديهما حتى يغفر لهما »(١).

وفي حديث آخر: « إذا صافح المؤمن المؤمن نـزلت عليهما مـاثة رحمـة، تسعة

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (١٤٢/٣) وقال في «مجمع الزوائد» (٣٦/٨) رواه أحمد والبزار وأبو يعلى ورجال أحمد رجال الصحيح غير ميمون بن عجلان وثقه ابن حبان ولم يضعفه أحد.

#### وتسعون لأبشهما وأحسنهما خلقاً »(١).

ولا بأس بتقبيل يد المعظم في الدين تبركاً به، ولا بأس بالمعانقة. وأما الأخذ بالركاب لتوقير العلماء، فقد فعل ذلك ابن عباس بزيد بن ثابت رضي الله عنهما، والقيام على سبيل الإكرام لأهل الفضل حسن، وأما الانحناء فمنهى عنه.

ومنها: أن يصون عرض أخيه المسلم ونفسه وماله عن ظلم الغير، ويناضل دونـه وينصره.

ومنها: أنه إذا ابتلي بذي شر، فينبغي أن يجامله ويتقيه، لحديث عائشة رضي الله عنها.

وقال محمد بن الحنفية: ليس بحكيم من لم يعاشر بالمعروف من لا يجد من معاشرته بدأ، حتى يجعل الله عز وجل له فرجاً.

ومنها: أن يجتنب مخالطة الأغنياء، ويختلط بالمساكين، ويحسن إلى الأيتام.

ومنها: عيادة مرضاهم.

ومن آداب العائد: أن يضع يده على المريض، ويسأله كيف هو، ويخفف الجلوس، ويظهر الرقة، ويدعو له بالعافية، ويغض البصر عن عورات المكان.

ويستحب للمريض أن يفعل ما أخرجه مسلم في أفراده، من حديث عثمان بن أبي العاص رضي الله عنه أنه شكا إلى رسول الله شخ وجعاً يجده في جسده منذ أسلم، فقال له رسول الله يخفى: «ضع يدك على الذي تألم من جسدك وقل: بسم الله ثلاثاً، وقل سبع مرات: أعوذ بعزة الله وقدرته من شر ما أجد وأحاذر »(٢).

وجملة آداب المريض: حسن الصبر، وقلة الشكوى والتضجر، والفزع إلى الدعاء، والتوكل على الله سبحانه.

ومنها: أن يشيع جنائزهم، ويزور قبورهم.

والمقصود من التشييع: قضاء حق المسلمين، والاعتبار.

 <sup>(</sup>١) عزاه العراقي في تخريج الإحياء (٢٠٤/٢) إلى الطبراني في الأوسط من حديث أبي هريرة وقال فيه
 الحسن بن كثير بن يحين بن أبي كثير مجهول.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٢٢٠٢) ومالك (٢/٢٤) وأبو داود (٣٨٩١) والترمذي (٢٠٨١).

قال الأعمش: كنا نحضر الجنائز، فلا ندري من نعزي لحزن القوم كلهم.

والمقصود من زيارة القبور: الدعاء، والاعتبار، وترقيق القلب.

ومن آداب تشييع الجنائز: المشي، ولزوم الخشوع، وترك الحديث، وملاحظة الميت، والتفكر في الموت، والاستعداد له.

وأما حقوق الجار: فاعلم أن الجوار يقتضي حقاً وراء ما تقتضيه أخوة الإسلام فيستحق ما يستحقه كل مسلم وزيادة، وجاء في الحديث: « إن الجيران ثلاثة: جار له حق واحد، وجار له حقان، وجار له ثلاثة حقوق.

فالجار الذي له ثلاثة حقوق: الجار المسلم ذو الرحم، فله حق الجوار، وحق الإسلام، وحق الرحم.

وأما الذي له حقان: فالجار المسلم، له حق الإسلام، وحق الجوار.

وأما الذي له حق واحد: فالجار المشرك (1).

واعلم أنه ليس حق الجوار كف الأذى فقط، بـل احتمال الأذى والـرفق، وابتداء المخير، وأن يبدأ جاره بالسلام، ولا يطيل معه الكلام، ويعوده في المرض، ويعزيه في المصيبة، ويهنئه في الفرح، ويصفح عن زلاته، ولا يطلع إلى داره، ولا يضايقه في وضع الخشب على جداره، ولا في صب الماء في ميزابه، ولا في طرح التراب في فنائه، ولا يتبعه النظر فيما يحمله إلى داره، ويستر ما ينكشف من عوراته. ولا يتسمع عليه كلامه، ويغض طرفه عن حرمه، ويلاحظ حوائج أهله إذا غاب.

## فصـــل في حقوق الأقارب والرحم

وأما حقوق الأقارب والرحم، ففي الحديث الصحيح، من رواية عائشة، أن النبي ﷺ قال: « الرحم معلقة بالعرش، تقول: من وصلني وصله الله، ومن قطعني قطعه الله »(٢).

<sup>(</sup>١) قال العراقي في تخريج الإحياء (٢١٢/٢) أخرجه الحسن بن شعبان والبراز في مسنديهما وأبو الشيخ في الثواب وأبو نعيم في الحلية من حديث جابر وابن عدي من حديث عبد الله بن عمر وكلاهما ضعيف.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦٤٢٥) ومسلم (٢٥٥٥).

وفي حديث آخر من أفراد البخاري: «ليس الواصل بالمكافىء، ولكن الواصل الذي إذا قطعت رحمه وصلها»(١).

وفي حديث آخر من أفراد مسلم أن رجلًا قال: يا رسول الله، إن لي قرابة أصلهم ويقطعوني، وأحسن إليهم ويسيؤون إليّ، وأحلم عنهم ويجهلون عليّ. قال: «لئن كنت كما قلت، فكأنما تُسِفُهم المُلّ، ولا يزال معك من الله ظهير عليهم ما دمت على ذلك»(١). والمعنى أنك منصور عليهم، وقد انقطع احتجاجهم عليه بحق القرابة، كما ينقطع كلام من سف المل، وهو الرماد الحار. والأحاديث في ذلك كثيرة مشهورة في صلة الرحم، وفي حقوق الوالدين، وفي تأكد حق الأم.

وأما حقوق الولد، فاعلم أنه لما كانت الطباع تميل إلى الولد لم يحتج إلى تأكيد الوصية به، إلا أنه قد يغلب هوى الوالد للولد، فيترك تعليمه وتأديبه. وقد قال الله تعالى:

قال المفسرون: معناه: علموهم وأدبوهم.

وينبغي للوالد أن يحسن اسم ابنه، ويعق عنه (٤)، فإذا بلغ سبع سنين أمره بالصلاة وختنه، فإذا بلغ زوجه.

وأما حقوق المملوك، فأن يطعمه، ويكسوه، ولا يكلفه مالا يطيق، ولا ينظر إليه بعين الازدراء، وأن يعفو عن زلله، وليتذكر عند الله زلل نفسه، فيعفو رجاء أن يعفو الله تعالى عنه.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٦٤٥) وأبو داود (١٦٩٧) والترمذي (١٩٠٩).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (۲۵۵۸).

<sup>(</sup>٣) التحريم، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٤) عق عن ولده! إذا ذبح عنه يوم سابعه عقيقة .

#### باب العزلة

اختلف الناس في العزلة والمخالطة، أيتهما أفضل؟ مع أن كل واحدة منهما لا تنفك عن فوائد وغوائل، وأكثر الزهاد اختاروا العزلة. وممن ذهب إلى اختيار العزلة: سفيان الثوري، وإبراهيم بن أدهم، وداود الطائي، والقضيل، وبشر الحافي، في آخرين.

وممن ذهب إلى استحباب المخالطة سعيد بن المسيب، وشريح، والشعبي، وابن المبارك في آخرين. ولكل طائفة فيما ذهبت إليه حجج، ونحن نشير إلى ذلك. أما حجة الأولين، فقد روي في «الصحيحين» من حديث أبي سعيد قال: قيل: يا رسول الله، أي الناس خير؟ قال: « رجل يجاهد بنفسه وماله، ورجل في شعب من الشعاب يعبد ربه ويدع الناس من شره »(١). وفي حديث عقبة بن عامر رضي الله عنه، قال: قلت: يا رسول الله، ما النجاة؟ قال: «أملك عليك لسائك، وليسعك بيتك، وابك على خطيئتك »(١).

وقال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: خذوا بحظكم من العزلة.

وقال سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه: لوددت أن بيني وبين الناس باباً من حديد، لا يكلمني أحد ولا أكلمه حتى ألقى الله سبحانه.

وقال ابن مسعود رضي الله عنه: كونوا ينابيع العلم، مصابيح الليل، أحلاس البيوت (٣). جُدُدَ القلوب(٤) خُلُقان(٥) الثياب، تعرفون في أهل السماء، وتخفون على أهل الأرض.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦١٢٩) ومسلم (١٨٨٨).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٢٤٠٦) وقال حديث حسن.

<sup>(</sup>٣) الأحلاس جمع حلس يقال، فلان حلس بيته إذا كان يقيم فيه ولا يبرحه.

<sup>(</sup>٤) جدد القلوب، كناية عن عدم الفترة في العبادة.

<sup>(</sup>٥) خلقان: جمع حلق، يقال: ثوب خلق إذا كان بالياً.

وقال أبو الدرداء رضي الله عنه: نعم صومعة المرء المسلم بيته، يكف لسانه وفرجه وبصره، وإياكم ومجالس الأسواق، فإنها تلهى وتلغى.

وقال داود الطائي: فر من الناس كما تفر من الأسد.

وقال أبو مهلهل: أخذ بيدي سفيان الثوري وأخرجني إلى الجبانة، فاعتزلنا ناحية، فبكى ثم قال: يا أبا مهلهل، إن استطعت أن لا تخالط في زمانك أحداً فافعل، وليكن همك مرمة جهازك.

وأما حجة من اختار المخالطة، فمن ذلك قول النبي ﷺ: « المؤمن الذي يخالط الناس ويصبر على أذاهم عرب من الذي لا يخالطهم ولا يصبر على أذاهم عربا)، واحتجوا بأشياء غير ذلك ضعيفة لا تقوم بها حجة على ذلك، منها قول الله تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَذِينَ تَفَرَّوُوا وَالْحَدَاهُ وَ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّوُا وَالْحَدَاهُ فِي أَصِل كَالَّذِينَ تَفَرَّوُا وَالْحَدَاهُ فِي أَصِل الشريعة، واحتجوا أيضاً بقوله ﷺ: « لا هجرة فوق ثلاث» (٣) قالوا: والعزلة هجر بالكلية، وهذا ضعيف، لأن المراد به قطع الكلام والسلام والمخالطة المعتادة.

#### فصـــل

في ذكر فوائد العزلة وغوائلها وكشف الحق في فضلها

اعلم أن اختلاف الناس في هذا أيضاً هو كاختلافهم في فضيلة النكاح والعزوبة، وقد ذكرنا أن ذلك يختلف باختلاف الأحوال والأشخاص، فكذلك نقول فيما نحن فيه، فلنذكر أولاً فوائد العزلة وهي ست:

الأولى: الفراغ للعبادة، والاستثناس بمناجاة الله سبحانه، فإن ذلك يستدعي فراغاً، ولا فراغ مع المخالطة، فالعزلة وسيلة إلى ذلك خصوصاً في البداية.

قيل لبعض الحكماء: إلى أي شيء أفضى بهم الزهد والخلوة؟ قـال: إلى الأنس بالله.

وقال أويس القرني رضي الله عنه: ما كنت أرى أن أحداً يعرف ربه فيأنس بغيره.

واعلم أن من تيسر له بدوام الذكر الأنس بالله، أو بدوام الفكر تحقيق معرفة الله، فالتجرد لذلك أفضل من كل ما يتعلق بالمخالطة.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٢/٣١) و (٥/٥٦٥) والترمذي (٢٥٠٧) وابن ماجه (٤٠٣٢).

<sup>(</sup>٢) آل عمران، الآية: ١٠٥.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٥٧١٩) ومسلم (٢٥٥٩) ومالك (٢٧/٣) وأبو داود (٤٩١٠) والترمذي (١٩٣٦).

الفائدة الثانية: التخلص بالعزلة عن المعاصي التي يتعرض لها الإنسان غالباً بالمخالطة، وهي أربعة:

أحدها: الغيبة، فإن عادة الناس التمضمض بالأعراض والتفكه بها، فإن خالطتهم ووافقتهم أثمت وتعرضت لسخط الله تعالى، وإن سكت كنت شريكاً، فإن المستمع أحد المغتابين، وإن أنكرت أبغضوك واغتابوك فازدادوا غيبة إلى الغيبة، وربما خرجوا إلى الشتم.

الثانية: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فإن من خالط النباس لم يخل عن مشاهدة المنكرات، فإن سكت عصى الله، وإن أنكر تعرض لأنواع من الضرر، وفي العزلة سلامة من هذا.

الثالثة: الرياء، وهو الداء العضال الذي يعسر الاحتراز منه، وأول ما في مخالطة الناس إظهار التشوّق إليهم، ولا يخلو ذلك عن الكذب، إما في الأصل، وإما في الزيادة، وقد كان السلف يحترزون في جواب قول القائل: كيف أصبحت، وكيف أمسيت؟ كما قال بعضهم وقد قيل له: كيف أصبحت؟ قال: قال: أصبحنا ضعفاء مذنبين، نأكل أرزاقنا، وننتظر آجالنا.

واعلم أنه إذا كان سؤال السائل لأخيه: كيف أصبحت؟ لا يبعثه عليه شفقة ولا محبة، كان تكلفاً ورياء، وربما سأله وفي القلب ضغن وحقد يورث أن يعلم فساد حاله، وفي العزلة المخلاص عن هذا، لأنه من لقي الخلق ولم يخالقهم بأخلاقهم، مقتوه واستثقلوه واغتابوه، ويذهب دينهم فيه، ويذهب دينه ودنياه في الانتقام منهم.

الرابعة: مسارقة الطبع من أخلاقهم الرديئة، وهو داء دفين قلما يتنبه له العقلاء فضلاً عن الغافلين، وذلك أنه قل أن يجالس الإنسان فاسقاً مدة، مع كونه منكراً عليه في باطنه، إلا ولو قاس نفسه إلى ما قبل مجالسته لوجد فرقاً في النفور عن الفساد، لأن الفساد يصير بكثرة المباشرة هيئاً على الطبع، ويسقط وقعه واستعظامه، ومهما طالت مشاهدة الإنسان الكبائر من غيره، احتقر الصغائر من نفسه، كما أن الإنسان إذا لاحظ أحوال السلف في الزهد والتعبد، احتقر نفسه، واستصغر عبادته، فيكون ذلك داعية إلى الاجتهاد، وبهذه الدقيقة يعرف سر قول القائل: عند ذكر الصالحين تنزل الرحمة.

ومما يدل على سقوط وقع الشيء بسبب تكرره ومشاهدته، أن أكثر الناس إذا رأوا مسلماً قد أفطر في رمضان، استعظموا ذلك، حتى يكاد يفضي إلى اعتقادهم فيه الكفر، وقد يشاهدون من يؤخر الصلاة عن أوقاتها، فلا ينفرون عنه نفورهم عن تأخير الصوم، مع أن ترك صلاة واحدة تخرج إلى الكفر، ولا سبب لذلك إلا أن الصلاة تتكرر، والتساهل فيها يكثر، وكذلك لو لبس الفقيه ثوباً حرير، أو خاتماً من ذهب، لاشتد إنكار الناس لذلك، وقد يشاهدونه يغتاب، فلا يستعظمون ذلك، والغيبة أشد من لبس الحرير، ولكن لكثرة سماعها، ومشاهدة المغتابين، سقط عن القلوب وقعها، فافطن لهذه الدقائق واحذر مجالسة الناس، فانك لا تكاد ترى منهم إلا ما يزيد في حرصك على الدنيا، وفي غفلتك عن الأخرة، وتهون عليك المعصية، وتضعف رغبتك في الطاعات، فإن وجدت مجلساً يذكر الله فيه، فلا تفارقه فإنه غنيمة المؤمن.

الفائدة الثالثة: الخلاص من الفتن والخصومات، وصيانة الدين عن الخوض فيها، فإنه قلما تخلو البلاد من العصبية والخصومات، والمعتزل عنه سليم.

وقد روى ابن عمر رضي الله عنه، أن النبي بيطيخ ذكر الفتن، ووصفها وقال: « إذا رأيت الناس قد مرجت عهودهم (١)، وخفت أماناتهم، فكانوا هكذا»، وشبك بين أصابعه، فقلت: ما تأمرني؟ فقال: «الزم بيتك، واملك عليك لسانك، وخذ ما تعرف، ودع ما تنكر، وعليك بأمر الخاصة، ودع أمر العامة «٢).

وقد روي غير ذلك من الأحاديث في معناه.

الفائدة الرابعة: الخلاص من شر الناس، فإنهم يؤذونك مرة بالغيبة، ومرة بالنميمة ومرة بالنميمة ومرة بسوء الظن، ومرة بالتهمة، ومرة بالأطماع الكاذبة، ومن خالط الناس لم ينفك من حاسد وعدو، وغير ذلك من أنواع الشر التي يلقاها الإنسان من معارفه، وفي العزلة خلاص من ذلك، كما قال بعضهم:

عدوك من صديقك مستفاد فلا تستكثرن من الصحاب فإن الداء أكثر ما تراه يكون من الطعام أو الشراب وقال عمر رضى الله عنه: في العزلة راحة من خلطاء السوء.

وقال إبراهيم بن أدهم: لا تتعرف إلى من لا تعرف، وأنكر من تعرف.

وقال رجل لأخيه: أصحبك إلى الحج؟ فقال: دعنا نعش في ستر الله، فإنا نخاف أن يرى بعضنا من بعض ما نتماقت عليه، وهذه فائدة أخرى في العزلة، وهي بقاء الستر على الدين والمروءة وسائر العورات.

الفائدة الخامسة: أن ينقطع طمع الناس عنك، وطمعك عنهم.

<sup>(</sup>١) يقال: مرجت عهودهم، إذا اختلطت.

<sup>(</sup>٢) رواه الحاكم (٢٨٢/٤) وصححه ووافقه الذهبي ورواه أحمد (٢١٢/٢).

أما طمعهم، فإن رضاهم غاية لا تدرك، فالمنقطع عنهم قاطع لطمعهم في حضور ولائمهم وإملاكاتهم، وغير ذلك.

وقد قيل: من عم الناس بالحرمان رضوا عنه كلهم.

وأما انقطاع طمعك، فإن من نظر إلى زهرة الدنيا تحرك حرصه، وانبعث بقوة الحرص طمعه، ولا يرى إلا الخيبة في أكثر المطامع فيتأذى.

وفي الحديث: «انظروا إلى من دونكم، ولا تنظروا إلى من فوقكم، فإنه أجدر أن لا تزدروا نعمة الله عليكم»(١).

وقال الله تعالى : ﴿ وَلَا تَمُدَّنَّ عَيْنَكَ إِلَىٰ مَامَتَعْنَابِهِ ۚ أَزْوَجًامِنْهُمْ زَهْرَةَ ٱلْحَيَوْةِٱلدُّنْيَا ﴾(٢).

الفائدة السادسة: الخلاص من مشاهدة الثقلاء والحمقى، ومقاساة أخلاقهم، وإذا تأذى الإنسان بالثقلاء لم يلبث أن يغتابهم، فإن آذوه بالقدح فيه كافأهم، فانجر الأمر إلى فساد الدين، وفي العزلة سلامة من ذلك.

### فصـــل في آفات العزلة

اعلم أن من المقاصد الدينية والدنيوية ما يستفاد من الاستعانة بالغير، ولا يحصل ذلك إلا بالمخالطة.

ومن فوائد المخالطة: التعلم والتعليم، والنفع والانتفاع، والتأديب والتأدب، والاستئناس والإيناس، ونيل الثواب في القيام بالحقوق، واعتياد التواضع، واستفادة التجارب من مشاهدة هذه الأحوال، والاعتبار بها، فهذه فوائد الخلطة، ولنفصلها:

الفائدة الأولى: التعلم والتعليم، وقد ذكرنا فضلهما في كتاب العلم، فأما من تعلم الفرض ورأى أنه لا يتأتى منه الخوض في العلوم، ورأى الاشتغال بالعبادة، فليعتزل، وإن كان يقدر على التبرز في علوم الشرع فالعزلة في حقه قبل التعلم غاية الخسران.

ولهذا قال الربيع بن خيثم: تفقه ثم اعتزل، والعلم أصل الدين، ولا خير في عزلة العوام.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٩٦٣) والترمذي (٢٥١٥) وأحمد (٢٥٤/٢).

<sup>(</sup>٢) طه، الآية: ١٣١.

سئل بعض العلماء: ما تقول في عزلة الجاهل؟ فقال: خيال ووبـال، فقيل لـه: فالعالم؟ فقال: ما لك ولها، دعها، معها حذاؤها وسقاؤها، ترد الماء، وتأكل الشجر حتى يلقاها ربها.

وأما التعليم، ففيه ثواب عظيم إذا صحت النية فيه، ومتى كان القصد إقامة الجاه والاستكثار من الأتباع، فهو هلاك الدين، وقد سبق ذلك في كتاب العلم، والغالب في هذا الزمان سوء القصد من المتعلمين، فيقتضي الدين الاعتزال عنهم، فإن صودف طالب لله ومتقرب بالتعليم إليه، لم يجز الاعتزال عنه، ولا يحل كتمان العلم، ولا ينبغي أن يغتر بقول من قال: تعلمنا العلم لغير الله فأبى أن يكون إلا لله، فإنه أشار بهذه إلى علوم القرآن والحديث ومعرفة سير الأنبياء والصحابة، وذلك يتضمن التخويف والتحذير، وهو سبب لإثارة الخوف من الله سبحانه، فإن لم يؤثر في الحال أثر في المآل، فأما علم الكلام وعلم الخلاف، فإنه لا يرد الراغب في الدنيا إلى الله تعالى، بل لا يزال صاحبه متمادياً في حرصه إلى آخر عمره.

الفائدة الثانية: النفع والانتفاع، أما الانتفاع بالناس، فبالكسب والمعاملة، والمحتاج إلى ذلك مضطر إلى ترك العزلة، وأما إن كان معه ما يقنعه، فالعزلة أفضل، إلا أن يقصد التصدق بكسبه، فذلك أفضل من العزلة، إلا أن تكون العزلة مفيدة له معرفة الله تعالى والأنس به، عن كشف وبصيرة، لا عن أوهام وخيالات فاسدة.

وأما النفع: فهو أن ينفع الناس، إما بماله أو ببدنه لقضاء حوائجهم، ومن قدر على ذلك مع القيام بحدود الشرع، فهو أفضل من العزلة إن كان لا يشتغل في عزلته إلا بنوافل الصلوات والأعمال البدنية، وإن كان ممن انفتح له طريق العمل بالقلب بدوام ذكر أو فكر، فذاك الذي لا يعدل به البتة.

الفائدة الثائثة: التأديب والتأدب، ونعني به الارتياض بمقاساة الناس، والمجاهدة في تحمل أذاهم، وكسر النفس، وقهر الشهوة، وذلك أفضل من العزلة في حق من لم تتهذب أخلاقه.

وينبغي أن يفهم أن الرياضة لا تراد لنفسها، كما لا يراد ذلك من رياضة الدابة، بل المراد منها أن تتخذ مركباً تقطع عليه المراحل، والبدن مطية يسلك بها طريق الآخرة، وفيها شهوات إن لم تكسر جمحت براكبها في الطريق، فمن اشتغل طول عمره بالرياضة كان كمن اشتغل طول عمره برياضة الدابة ولم يركبها، ولا يستفيد إلا الخلاص من عضها ورفسها، وهي لعمري فائدة، ولكن ليست معظم المقصود، كما قيل لراهب: يا راهب،

فقال: لست براهب، إنما أنا كلب عقور، حبست نفسي حتى لا أعقر الناس، وهذا حسن بالإضافة إلى من يعقر، لكن لا ينبغي أن يقتصر عليه.

وأما التأديب: فهو أن يؤدب غيره، ويتطرق إليه من دقائق الأفات ما يتطرق إلى نشر العلم على ما ذكر.

الفائدة الرابعة: الاستئناس والإيناس، وقد يكون مستحباً كالاستئناس بأهل التقوى وقد يقصد به ترويح القلوب من كرب الـوحدة، فينبغي أن يكـون الاستئناس في بعض الساعات بمن لا يفسد بقيتها، وليحرص أن يكون حديثه عند اللقاء في أمور الدين.

الفائدة الخامسة: في نيل الثواب وإنالته.

أما الأول: فبحضور الجنائز، وعيادة المرضى، وحضور الإملاكات، والدعوات؛ ففيها ثواب من جهة إدخال السرور على المؤمن.

وأما الثاني: فهو أن يفتح بابه للناس ليعزوه أو يهنئوه أو يعودوه، فإنهم ينالون بذلك ثواباً، وكذلك إن كان من العلماء فأذن لهم في زيارته.

ولكن ينبغي أن يزن ثواب هذه المخالطات بآفاتها، فيرجح العزلة أو المخالطة، وقد كان أكثر السلف يؤثرون العزلة عليها.

الفائدة السادسة: التواضع، ولا يقدر على ذلك في الوحدة، فقد يكون الكبر سبباً في اختياره العزلة، ويمنعه في المحافل التقصير في إكرامه وتقديمه، وربما ترفع عن مخالطتهم لارتفاع محله عند نفسه، أو نحو ذلك.

وعلامة من هذه صفته أن يحب أن يزار ولا يحب أن يزور، ويفرح بتقرب السلاطين والعوام إليه واجتماعهم على بابه، وتقبيل يده، فالعزلة بهذا السبب جهل، لأن التواضع لا يغض من منصب الكبير.

فإذا عرفت فوائد العزلة وغوائلها تحققت أن الحكم عليها مطلقاً بالتفضيل نفياً وإثباتاً خطأ، بل ينبغي أن ينظر إلى الشخص وحاله، وإلى الخليط وحاله، وإلى الباعث على مخالطته، وإلى الفائت بسبب مخالطته من الفوائد، ويقاس الفائت بالحاصل، فعند ذلك يتبين الحق ويتضح الأفضل.

فقد قال الشافعي رحمه الله: الانقباض عن الناس مكسبة للعداوة، والانبساط إليهم مجلبة للسوء، فكن بين القبض والبسط، ومن ذكر سوى هذا فهو قاصر، وإنما هو إخبار عن حاله، فلا يجوز أن يحكم بها على غيره المخالف له في الحال.

فإن قيل: فما آداب العزلة؟.

قلنا: ينبغي للمعتزل أن ينوي بعزلته كف شره عن الناس، ثم طلب السلامة من شر الأشرار، ثم الخلاص من آفة القصور عن القيام بحقوق المسلمين، ثم تجريد الهمة لعبادة الله تعالى أبداً، فهذه آداب بينة.

ثم ليكن في خلوته مواظباً على العلم والعمل، والذكر والفكر، فيجتني ثمرة العزلة، وليمنع الناس عن أن يكثروا غشيانه وزيادته ليصفو وقته، وليكف عن أخبارهم، وعن الاصغاء إلى أراجيف البلد وما الناس مشغولون به، فإن جميع ذلك ينغرس في القلب حتى ينبعث في أثناء الصلاة، فوقوع الاخبار في السمع كوقوع البذر في الأرض، وليقنع باليسير من المعيشة، وإلا اضطره التوسع إلى مخالطة الناس.

وليكن صبوراً على ما يلقاه من أذى الناس، ولا يصغي إلى الثناء عليه بالعزلة، ولا القدح فيه بترك الخلطة، فإن ذلك يؤثر في القلب فيقف عن السير في طريق الآخرة.

وليكن له جليس صالح يستريح إليه ساعة عن كد المواظبة، ففي ذلك عون على بقية الساعات، ولا يتم الصبر في العزلة إلا بقطع الطمع عن الدنيا، ولا ينقطع طمعه إلا بقصر أمله، فيقدر أنه إذا أصبح لا يمسي، وإذا أمسى لا يصبح، فيسهل عليه صبر يوم.

وليكن كثير الذكر للموت ووحدة القبر متى ضاق عليه قلبه من الوحدة، وليتحقق أن من لم يحصل في قلبه من ذكر الله ومعرفته ما يأنس به، لم يطق وحشة الوحدة بعد الموت، وأن من أنس بذكر الله ومعرفته لم يزل الموت أنسه، لأن الموت لا يهدم محل الأنس والمعرفة، كما قال الله تعالى في حق الشهداء: ﴿ بَلْ أَحْياً مُ عِندَرَبِهِمْ يُرْدَقُونَ ﴾(١) وكل متجرد لله في جهاد نفسه، فهو شهيد، كما ورد عن بعض الصحابة أنه قال: رجعنا من الجهاد الأكبر (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) آل عمران، الآية: ١٦٩.

 <sup>(</sup>٢) أورده العجلوني في كشف الخفاء (١/٤٣٤) وقال قال الحافظ ابن حجر في تسديد القوس هو مشهور على الألسنة وهو من كلام إبراهيم بـن علية. ورواه البيهقي والخطيب في تـــاريخه مــرفوعـــاً بسند ضعيف.

# كتاب آداب السفر

السفر وسيلة إلى الخلاص من مهروب عنه، أو الوصول إلى مرغوب إليه.

والسفر سفران: سفر بظاهر البدن عن الوطن، وسفر بسير القلب عن أسفل سافلين إلى ملكوت السماوات، هذا أشرف السفرين، فإن الواقف على الحالة التي نشأ عليها عقيب الولادة، الجامد على ما تلقفه بالتقليد من الآباء، لازم درجة القصور، قانع برتبة النقص، ومستبدل بمتسع عرضه السماوات والأرض ظلمة السجن وضيق الحبس.

ولسم أر في عبيوب النباس شيئاً كننقص القادرين عبلى التسمام إلا أن هذا السفر لما كان مقتحمه في خطر خطير، اندرست مسالكه.

فأما سفر البدن: فهو أقسام، وله فوائد وآفات عظيمة، فإنه يضاهي النظر في العزلة والمخالطة، وقد ذكرنا منهاج ذلك.

فالفوائد الباعثة عليه لا تخلو من هرب أو طلب، فالهرب إما من أمر له نكاية في الأمور الدنيوية، كالطاعون إذا ظهر ببلد، أو كخوف فتنة وخصومة، أو غلاء سعر.

وإما أمر له نكاية في الدين، كمن ابتلي في بلده بجاه أو مال أو اتساع أسباب، فصده عن التجرد لله تعالى، فيؤثر الغربة والخمول، ويجتنب السعة والجاه، وكمن يُـدعى إلى بدعة أو إلى ولاية عمل لا تحل مباشرته، فيطلب الفرار منه.

وأما المطلوب، فهو إما دنيوي كالمال والجاه، أو ديني كالعلم بأمور دينه، أو بأخلاقه في نفسه، أو بآيات الله في أرضه، وقلّ مذكورٌ بالعلم محصل من زمان الصحابة رضي الله عنهم إلى زماننا إلا وحصل العلم بالسفر وسافر لأجله.

وأما علمه بنفسه وأخلاقه، فذلك أيضاً مهم، فإن سلوك الآخرة لا يمكن إلا بتحسين الخلق وتهذيبه، وإنما سمي السفر سفراً، لأنه يسفر عن الاخلاق.

وفي الجملة فالنفس في الوطن لا تظهر خبائث أخلاقها لاستثناسها بما يوافق طبعها من المألوفات المعهودة، فإذا حملت وعثاء السفر، وصرفت عن مألوفاتها المعتادة، وامتحنت بمشاق الغربة، انكشفت غوائلها، ووقع الوقوف على عيوبها.

وأما آيات الله في أرضه، ففي مشاهدتها فوائد للمستبصر:

ففيها قطّعٌ متجاورات، وفيها الجبال والبراري والقفار والبحار، وأنواع الحيوان والنبات، وما من شيء إلا وهو شاهد لله بالوحدانية، ومسبح بلسان ذلق لا يدركه إلا من ألقى السمع وهو شهيد.

وإنما نعني بالسمع: سمع الباطن، فيه يدرك نطق لسان الحال، وما من ذرة في السموات والأرض إلا ولها أنواع شاهدات لله سبحانه بالوحدانية.

وقد ذكرنا أن من فوائد السفر الهرب من الولاية والجاه وكثرة العلائق، لأن الدين لا يتم إلا بقلب فارغ عن غير الله، ولا يتصور فراغ القلب في الدنيا عن مهمات الدنيا والحاجات الضرورية، ولكن يتصور تخفيفها وتقليلها، وقد نجا المخفون وهلك المثقلون، والمخف الذي ليست الدنيا أكبر همه.

#### فصل

ومن أقسام السفر أن يكون مباحاً، كسفر التفرج والتنزه، فأما السياحة في الأرض لا لمقصود، ولا إلى مكان معروف، فإنه منهي عنه.

فقد روينا من حديث طاووس أن النبي ﷺ قال: «لا رهبائية، ولا تبتل، ولا سياحة في الإسلام».

وقال الإمام أحمد بن حنبل: ما السياحة من الإسلام في شيء، ولا من فعل النبيين ولا الصالحين، ولأن السفر يشتت القلب، فلا ينبغي للمريد أن يسافر إلا في طلب علم أو مشاهدة شيخ يقتدي به في سيرته.

وللسفر آداب معروفة مذكورة في مناسك الحج وغيرها.

من ذلك أن يبدأ برد المظالم، وقضاء الديون، وإعداد النفقة لمن تلزمه نفقته، ورد الودائع.

ومنها: أن يختار رفيقاً صالحاً، ويودع الأهل والأصدقاء.

 <sup>(</sup>١) قال في كشف الخفاء (٣٧٧/٢) بعد أن أورده بلفط «لا رهبانية في الإسلام» قال ابن حجر لم أره بهدا اللفظ.

ومنها: أن يصلى صلاة الاستخارة، وأن يكون سفره يوم الخميس بكرة.

ومنها: أن لا يمشي منفرداً، وأن يكون أكثر سيره بالليل، ولا يهمل الأذكار والأدعية، إذا وصل منزلًا أو علا نشزاً أو هبط وادياً.

ومنها: أن يستصحب معه ما فيه مصلحته، كالسواك، والمشط، والمرآة، والمكحلة، ونحو ذلك.

#### فصــل فيما لا بد للمسافر منه

ينبغي له أن يتزود للدنيا والآخرة، أما زاد الدنيا، فالمطعم والمشرب وما يحتاج إليه.

ولا ينبغي أن يقول: أخرج متوكلًا فلا أحمل زاداً، فهذا جهل، فإن حمل الزاد لا يناقض التوكل.

وأما زاد الآخرة، فهو العلم الذي يحتاج إليه في طهارته وصلاته وعبادته، وتعلم رخص السفر، كالقصر والجمع والفطر، ومدة مسح السفر على الخفين والتيمم، والتنفل للماشى، وكل ذلك مذكور في كتب الفقه بشروط.

ولا بد للمسافر من معرفة ما يتجدد بسبب السفر، وهو علم القِبلة والأوقات، فإن ذلك في السفر آكد من الحضر.

ويستدل على القِبلة بالمنجوم والشمس والقمر والرياح والمياه والجبال والمجرَّة على ما هو مبين في موضعه، ويعتبر الجبال بأن وجوهها جميعها مستقبلة البيت.

وأما المجرَّة، فتكون أول الليل ممتدة على كتف المصلي اليسرى إلى القبلة، ثم يلتوي رأسها حتى تصير في آخر الليل على كتفه اليمنى، وتسمى المجرة: سُرُّج السماء.

وأما معرفة أوقات الصلوات، فلا بد منها، ووقت الظهر يدخل بزوال الشمس، فلينصب المسافر عوداً مستقيماً، وليعلّم علامات على رأس الظل، ولينظر، فإن رآه في النقصان علم أنه لم يدخل وقت الظهر، فإذا أخذ في الزيادة علم أنه قد زالت الشمس ودخل الوقت، وهو أول وقت الظهر، وآخره إذا صار ظل كل شيء مثله، ثم يدخل أول وقت العصر، وآخره إلى أن يصير ظل كل شيء مثله.

وعن الإمام أحمد: أن آخره ما لم تصفر الشمس، ثم يذهب وقت الاختيار، ويبقى وقت الجواز إلى غروب الشمس، وباقى الأوقات معروفة.

# كتاب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر

اعلم أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر هو القطب الأعظم في الدين، وهو المهم الذي بعث الله به النبيين، ولو طوي بساطه، لاضمحلت الديانة، وظهر الفساد، وخربت البلاد.

قال الله تعالى: ﴿ وَلْتَكُنْ مِنكُمْ أُمَّةُ يُدَّعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْفَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ
ٱلْمُنكَرِ وَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُورَ ﴾ (١٠، وفي هذه الآية بيان أنه فرض على الكفاية لا فرض
عين، لأنه قال: ﴿ ولتكن منكم أمة ﴾، ولم يقل: كونوا كلكم آمرين بالمعروف، فإذا قام
به من يكفي سقط عن الباقين، واختص الفلاح بالقائمين المباشرين له. وفي القرآن العظيم
آيات كثيرة في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

وعن النعمان بن بشير رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: ﴿ مثل القائم على حدود الله والواقع فيها والمداهن فيها، مثل قوم ركبوا سفينة فأصاب بعضهم أسفلها وأوعرها وشرها، وأصاب بعضهم أعلاها، فكان الذين في أسفلها إذا استقوا الماء مروا على من فوقهم فآذوهم، فقالوا: لو خرقنا في نصيبنا خرقاً فاستقينا منه ولم نؤذ من فوقنا، فإن تركوهم وأمرهم هلكوا جميعاً، وإن أخذوا على أيديهم نجوا جميعاً "(٢).

# فصـــل في مراتب الانكار وبعض ما ورد فيه

فقد جاء في الحديث المشهور من رواية مسلم، أن النبي ﷺ قال: « من رأى منكم

<sup>(</sup>١) آل عمران، الآية: ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) رواه البّخاري (٢٤٩٣ و ٢٦٨٦) والترمذي (٢١٧٣) وأحمد (٢٦٨/٤) وابن حبان (٢٩٧).

منكراً فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان «(1).

وفي حديث آخر: « أفضل الجهاد كلمة حق عند سلطان جائر » (٢).

وفي حديث آخر: « إذا رأيت أمتي تهاب الظالم أن تقول له: أنت ظالم، فقد تُودِّع منهم » <sup>(٣)</sup>.

وقام أبو بكر رضي الله عنه، فحمد الله تعالى وأثنى عليه، ثم قال: أيها الناس، إنكم تقرؤون هذه الآية: ﴿ يَاَ أَيُّهَا الَّذِينَ مَامَوُا عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ ۗ لَا يَصُرُّكُم مَّن ضَلَّ إِذَا الْمَسْدَيْتُ مُ ﴿ فَ). وإنا سمعنا رسول الله على يقول: «إن النساس إذا رأوا المنكر فلم يغيروه أوشك أن يعمهم الله بعذاب» (٥)، وعن على أنه قال: «لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنكر، أو ليسلطن الله شراركم على خياركم فيدعو خياركم فلا يستجاب لهم» (١).

# فصــل في أركانه وشروطه ودرجاته وآدابه ونحو ذلك

اعلم أن أركال الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أربعة:

أحدها: أن يكون المنكر مكلفاً مسلماً قادراً، وهذا شرط لوجوب الإنكار.

فإن الصبى المميز، له إنكار المنكر، ويثاب على ذلك، لكن لا يجب عليه.

وأما عدالة المنكر، فاعتبرها قوم وقالوا: ليس للفاسق أن يحتسب، وإنما استدلوا

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (٤٩) وأحمد (٢٠/٣ و ٢٠) وأبو داود (١١٤٠ و ٤٣٤٠) والترمذي (٢١٧٣) والنسائي (١١١/٨ ـ ١١١) وابن ماجه (١٢٧٥) و (٤٠١٣) وابن حبان (٣٠٦) و (٣٠٧) وصححه.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (١٩/٣) والترمذي (٢١٧٥) وأبو داود في الملاحم باب الأمر والنهي وابن ماجه (٢١١) وأبو داود في الملاحم باب الأمر والنهي وابن ماجه (٢١١) وفي مسنده عطيه العوفي لا يحتج بحديثه لكنه يتقوى برواية للنسائي (١٦١/٧) قال المنذري عنها في «١٦٨/٣) إسناده حسن.

 <sup>(</sup>٣) رواه أحمد (٢/ ١٩٠). والبزار (٣٠٠٢) والحاكم (٩٦/٤) وصححه ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٤) المائدة، الآية: ١٠٥.

<sup>(</sup>ه) رواه الترمذي (٣٠٥٩) وأبو داود (٤٣٣٨) وابن ماجه (٤٠٠٥) وأحمد (٢/١ ـ ٥). وقال الترمذي هذا حديث حسن صحيح وعزاه أيضاً المنذري في والترغيب والترهيب، (٢٢٩/٣) إلى النسائي وابن حيان.

 <sup>(</sup>٦) رواه البزار (٣٣٠٧) وقال لا نعلمه يروى عن أبي هريرة الا من هذا الوجه. وعزاه أيضاً في الجامع الصغير (٧٢٢٣) إلى الطبراني في الأوسط وضعفه المناوي (٢٦١/٥).

بقوله تعالى : ﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ ﴾ (١) وليس لهم في ذلك حجة.

واشترط قوم كون المنكر مأذوناً فيه من جهة الإمام أو الوالي، ولم يجيزوا لأحاد الرعية الحسبة، وهذا فاسد، لأن الآيات والأخبار عامة تدل على أن كل من رأى منكراً فسكت عنه عصى، فالتخصيص بإذن الإمام تحكم.

ومن العجب أن الروافض زادوا على هذا فقالوا: لا يجوز الأمر بالمعروف ما لم يخرج الإمام المعصوم، والجواب على ذلك أن يقال لهم إذا جاؤوا إلى القاضي طالبين حقوقهم: نصرتكم أمر بالمعروف، واستخراج حقوقكم من يدمن ظلمكم نهي عن المنكر، ولم يجيء زمان ذلك الإمام، لأنه لم يخرج بعد.

فإن قيل: في الأمر بالمعروف إثبات سلطنة وولاية على المحكوم عليه، ولذلك لم يثبت للكافر على المسلم، مع كونه حقاً، فينبغي أن لا يثبت لأحاد الرعبة إلا بتفويض من السلطان.

قلنا: أما الكافر فممنوع من ذلك لما فيه من السلطة والعز، وأما آحـاد المسلمين فيستحقون هذا العز بالدين والمعرفة.

واعلم أن الحسبة لها خمس مراتب:

التعريف.

والوعظ بالكلام اللطيف.

الثالثة: السب والتعنيف، ولسنا نعني بالسب الفاحشة، بل نقول له: يا جاهل يـا أحمق ألا تخاف من الله تعالى! ونحو ذلك.

والرابعة: المنع بالقهر، ككسر الملاهي وإراقة الخمر.

والخامسة: التخويف والتهديد بالضرب، أو مباشرة الضرب له حتى يمتنع عما هو عليه، فهذه المرتبة تحتاج إلى الإمام دون ما قبلها، لأنه ربما جر إلى فتنة.

واستمرار عادات السلف على الحسبة على الولاة قاطع بإجماعهم على الاستغناء عن التفويض.

فإن قيل: فهل تثبت الحسبة للولد على الوالد، والعبد على السيد، والزوجة على الزوج والرعية على الوالي؟.

<sup>(</sup>١) البقرة، الآية: ٤٤.

قلنا: أصل الولاية ثابت للكل، وقد رتبنا للحسبة خمس مراتب:

فللولد من ذلك الحسبة بالتعريف، ثم بالوعظ والنصح باللطف.

وله من الرتبة الخامسة: أن يكسر العود، ويريق الخمر، ونحو ذلك، وهذا الترتيب ينبغي أن يجري في العبد والزوجة.

وأما الرعية مع السلطان، فالأمر فيه أشد من الولد، فليس معه إلا التعريف والنصح.

ويشترط كون المنكر قادراً على الإنكار، فأما العاجز، فليس عليه إنكار إلا بقلبه، ولا يقف سقوط الوجوب على العجز الحسي، بل يلتحق به خوف مكروه يناله، فذلك في معنى العجز.

وكذلك إذا علم أن إنكاره لا ينفع، فينقسم إلى أربعة أحوال:

أحدها: أن يعلم أن المنكر يزول بقوله أو فعله من غير مكروه يلحقه، فيجب عليه الإنكار.

الحالة الثانية: أن يعلم أن كلامه لا ينفع وأنه إن تكلم ضرب، فيرتفع الوجوب عنه.

الثالثة: أن يعلم أن إنكاره لا يفيد، لكنه لا يخاف مكروهاً، فلا يجب عليه الأمر لعدم الفائدة، لكن يستحب لإظهار شعائر الإسلام والتذكير بالدين.

الرابعة: أن يعلم أنه يصاب بمكروه، ولكن يبطل المنكر بفعله، مثل أن يكسر العود، ويريق الخمر، ويعلم أنه يضرب عقيب ذلك، فيرتفع الوجوب عنه، ويبقى مستحباً لقوله في الحديث: «أفضل الجهاد كلمة حتى عند سلطان جائر(١٠)».

ولا خلاف أنه يجوز للمسلم الواحد أن يهجم على صفوف الكفار ويقاتل، وإن علم أنه يقتل، لكن إن علم أنه لا نكاية له في الكفار، كالأعمى يطرح نفسه على الصف، حرم ذلك، وكذلك لو رأى فاسقاً وحده وعنده قدح خمر وبيده سيف، وعلم أنه لو أنكر عليه لشرب الخمر لضرب عنقه، لم يجز له الإقدام على ذلك، لأن هذا لا يؤثر في الدين أثراً يفديه بنفسه، وإنما يستحب له الإنكار إذا قدر على إبطال المنكر، وظهر لفعله فائدة، كمن يحمل في صف الكفار ونحوه.

وإن علم المنكر أنه يضرب معه غيره من أصحابه، لم تجز له الحسبة، لأنه عجز عن دفع المنكر إلا بإفضائه إلى منكر آخر، وليس ذلك من القدرة في شيء. ولسنا نعني بالعلم في هذه المواضع إلا غلبة الظن، فمن غلب على ظنه أنه يصيبه مكروه، لم يجب عليه الإنكار، وإن غلب على ظنه أنه لا يصيبه وجب، ولا اعتبار بحالة الجبان، ولا بالشجاع

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه قريباً.

المتهور، بل الاعتبار بالمعتدل الطبع، السليم المزاج. ونعني بالمكروه: الضرب أو القتل، وكذلك نهب المال، والاشهار في البلد مع تسويد الوجه، فأما السب والشتم، فليس بعذر في السكوت، لأن الآمر بالمعروف يلقى ذلك في الغالب.

الركن الثاني: أن يكون ما فيه الحسبة منكراً موجوداً في الحال ظاهراً، فمعنى كونه منكراً أن يكون محذور الوقوع في الشرع، والمنكر أعم من المعصية، إذ من رأى صبياً أو مجنوناً يشرب الخمر، فعليه أن يريق خمره ويمنعه، وكذلك لو رأى مجنوناً يزني بمجنونة أو مهيمة، فعليه أن يمنعه.

وقولنا: موجوداً في الحال، احتراز ممن شرب الخمر وفرغ من شربها، ونحو ذلك، فإن ذلك ليس إلى الآحاد، وفيه أيضاً احتراز عما سيوجد في ثاني الحال، كمن يعلم بقرينة حاله أنه عازم على الشرب الليلة، فلا حسبة عليه إلا بالوعظ.

وقولنا: ظاهراً، احتراز ممن تستر بالمعصية في داره وأغلق بابه، فإنه لا يجوز أن يتجسس عليه، إلا أن يظهر ما يعرفه من هو خارج الدار، كأصوات المزامير والعيدان، فلمن سمع ذلك أن يدخل ويكسر الملاهي، فإن فاحت رائحة الخمر، فالأظهر جواز الإنكار.

ويشترط في إنكار المنكر أن يكون معلوماً كونه منكراً بغير اجتهاد، فكل ما هو في محل الاجتهاد، فلا حسبة فيه، فليس للحنفي أن ينكر على الشافعي أكله متروك التسمية، ولا للشافعي أن ينكر على الحنفي شربه يسير النبيذ الذي ليس بمسكر.

الركن الثالث: في المنكر عليه، ويكفي في صفته أن يكون إنسانا، ولا يشترط كونه مكلفاً كما بينا قبله من أنه ينكر على الصبي والمجنون.

الركن الرابع: نفس الاحتساب، وله درجات وأداب.

الدرجة الأولى: أن يعرف المنكر، فلا ينبغي له أن يسترق السمع على دار غيره ليسمع صوت الأوتار، ولا يتعرض للشم ليدرك رائحة الخمر، ولا أن يمس ما قد ستر بثوب ليعرف شكل المزمار، ولا أن يستخبر جيرانه ليخبروه بما يجري، بل لو أخبره عدلان ابتداء أن فلاناً يشرب الخمر، فله إذ ذاك أن يدخل وينكر.

الدرجة الثانية: التعريف، فإن الجاهل يقدم على الشيء لا يظنه منكراً، فإذا عرف أقلع عنه، فيجب تعريفه باللطف، فيقال له: إن الإنسان لا يولد عالما، ولقد كنا جاهلين بأمور الشرع حتى علمنا العلماء، فلعل قريتك خالية من أهل العلم. فهكذا يتلطف به ليحصل التعريف من غير إيذاه. ومن اجتنب محذور السكوت عن المنكر، واستبدل عنه محذور الإيذاء للمسلم مع الاستغناء عنه، فقد غسل الدم بالبول.

الدرجة المثالثة: النهي بالوعظ والنصح والتخويف بالله، ويورد عليه الأخبار الواردة بالوعيد، ويحكي له سيرة السلف، ويكون ذلك بشفقة ولطف من غير عنف وغضب، وهاهنا آفة عظيمة ينبغي أن يتوقاها، وهو أن العالم يرى عند التعريف عز نفسه بالعلم، وذل غيره بالجهل.

ومثال ذلك مثال من يخلص غيره من النار بإحراق نفسه، وهو غاية الجهل، ومذلة عظيمة، وغرور من الشيطان، ولذلك محك ومعيار، فينبغي أن يمتحن به المحتسب نفسه، وهو أن يكون امتناع ذلك الإنسان عن المنكر بنفسه، أو باحتساب غيره عليه، أحب إليه من امتناعه عنه باحتسابه، فإن كان الحسبة شاقة عليه، ثقيلة على نفسه، وهو يود أن يكفى بغيره، فليحتسب، فإن باعثه هو الدين، وإن كان الأمر بالعكس، فهو متبع هوى نفسه، متوسل إلى إظهار جاهه بواسطة إنكاره، فليتق الله وليحتسب أولاً على نفسه.

وقيل لداود الطائي: أرأيت رجلًا دخل على هؤلاء الأمراء فأمرهم بالمعروف ونهاهم عن المنكر؟.

قال: أخاف عليه السوط.

قيل: هو يقوي على ذلك.

قال: أخاف عليه السيف.

قيل: هو يقوى على ذلك.

قال: أخاف عليه الداء الدفين: العجب.

المدرجة الرابعة: السب والتعنيف بالقول الغليظ الخشن، وإنما يعدل إلى هذا عند العجز عن المنع باللطف، وظهور مبادي الإصرار، والاستهزاء بالوعظ والنصح، ولسنا نعني بالسب: الفحش والكذب، بل نقول له: يا فاسق، يا أحمق، يا جاهل، ألا تخاف الله، قال الله تعالى حكاية عن إبراهيم عليه السلام: ﴿ أُنِّ لَكُرُ وَلِمَاتَعَبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ أَنَّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اله

الدرجة الخامسة: التغيير باليد، ككسر الملاهي، وإراقة الخمر، وإخراجه من الدار المغصوبة، وفي هذه الدرجة أدبان:

أحدهما: أن لا يباشر التغيير ما لم يعجز عن تكليف المنكر عليه ذلك، فإذا أمكنه أن

<sup>(</sup>١) الانبياء، الآية: ٧٧.

يكلفه الخروج عن الأرض المغصوبة، فلا ينبعي أن يجره ولا يدفعه.

والثاني: أن يكسر الملاهي كسراً يبطل صلاحيتها للفساد، ولا يزيد على ذلك، ويتوقى في إراقة الخمور كسر الأواني إن وجد إليه سبيلاً، وإن لم يقدر إلا بأن يرمي ظروفها بحجر أو نحوه، فله ذلك، وتسقط قيمة الظروف، ولو ستر الخمر ببدنه، فإنه يقصد بدنه بالضرب ليتوصل إلى إراقة الخمر، ولو كانت الخمر في قوارير ضيقة الرؤوس، بحيث أنه إذا اشتغل بإراقتها طال الزمان وأدركه الفساق فمنعوه، فله كسرها، لأن هذا عذر، وكذلك إن كان يضيع الزمان في صبها، وتتعطل أشغاله، فله كسرها ولو لم يحذر من الفساق.

فإن قيل: فهلا يجوز الكسر زجراً، وكذلك الجر بالرجل في الإخراج من الدار المغصوبة زجراً؟.

قلنا: إنما يجوز مثل ذلك للولاة، ولا يجوز لأحاد الرعية، لخفاء وجه الاجتهاد فيه.

الدرجة السادسة: التهديد والتخويف كقوله: دع عنك هذا وإلا فعلت بك كذا وكذا، وينبغى أن يقدم هذا على تحقيق الضرب إذا أمكن تقديمه.

والأدب في هذه الرتبة أن لا يتهدد بوعيد لا يجوز تحقيقه، كقوله: لأنهبن دارك، ولأسبين زوجتك، لأنه إن قال ذلك عن عزم، فهو حرام، وإن قاله عن غير عزم، فهو كذب.

الدرجة السابعة: مباشرة الضرب باليد والرجل وغير ذلك مما ليس فيه إشهار سلاح، وذلك جائز للأحاد بشرط الضرورة والاقتصار على قدر الحاجة، فإذا اندفع المنكر فينبغي أن كف.

الدرجة الثامنة: أن لا يقدر على الإنكار بنفسه ويحتاج إلى أعوان يشهرون السلاح، فإنه ربما يستمد الفاسق أيضاً بأعوانه ويؤدي إلى القتال، فالصحيح أن ذلك يحتاج إلى إذن الإمام، لأنه يؤدى إلى الفتن وهيجان الفساد.

وقيل: لا يشترط في ذلك إذن الإمام.

#### فصيل

وقد ذكرنا آداب المحتسب مفصلة، وجملتها ثلاث صفات في المحتسب:

العلم بمواقع الحسبة وحدودها ومواقعها، ليقتصر على حد الشرع.

والثاني: الورع، فإنه قد يعلم شيئاً ولا يعمل به لغرض من الأغراض.

والثالث: حسن الخلق، وهو أصل ليتمكن من الكف، فإن الغضب إذا هاج لم يكف

مجرد العلم والورع في قمعه ما لم يكن في الطبع خلق حسن.

قال بعض السلف: لا يأمر بالمعروف إلا رفيق فيما يأمر به، رفيق فيما ينهي عنه، حليم فيما يأمر به، حليم فيما ينهي عنه، فقيه فيما يأمر به، فقيه فيما ينهي عنه.

ومن الأداب: تقليل العلائق، وقطع الطمع عن الخلق لنزول المداهنة، فقد حكي عن بعض السلف أنه كان له سنور، وكان يأخذ لسنوره في كل يوم من قصاب في جواره شيئاً من الغدد، فرأى على القصاب منكراً، فدخل الدار فأخرج السنور، ثم جاءه فأنكر على القصاب، فقال: لا أعطيك بعد هذا شيئاً لسنورك، فقال: ما أنكرت عليك إلا بعد إخراج السنور وقطع الطمع منك، وهذا صحيح، فإن من لم يقطع الطمع من الناس من شيئين لم يقدر على الإنكار عليهم.

أحدهما: من لطف ينالونه به.

والثاني: من رضاهم عنه وثنائهم عليه.

وأما الرفق في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فمتعين، قال الله تعالى: ﴿ فَقُولًا لَهِ لَهُولًا لَهُ لَهُوَلًا لَبِنَا ﴾(١).

وروي أن أبا الدرداء رضي الله عنه مر على رجل قد أصاب ذنباً والناس يسبونـه، فقال: أرأيتم لو وجدتموه في قليب، ألم تكونوا مستخرجيه؟.

قالوا: بلى، قال: فلا تسبوا أخاكم، واحمـدوا الله الذي عـافاكم. فقـالوا: أفـلا تبغضه؟ فقال: إنما أبغض عمله؛ فإذا تركه، فهو أخي.

ومر فتى يجر ثوبه، فهم أصحاب صلة بن أشيم أن يأخذوه بألسنتهم أخذاً شديداً، فقال صلة: دعوني أكفكم أمره، ثم قال: يا ابن أخي، إن لي إليك حاجة.

قال: ما هي؟.

قال: أحب أن ترفيع إزارك، قال: نعم ونعمى عين، فرفيع إزاره، فقال صلة لأصحابه: هذا كان أمثل مما أردتم؛ فإنكم لو شتمتموه وآذيتموه لشتمكم.

ودعي الحسن إلى عرس، فجيء بجام من فضة فيه خبيص، فتناوله وقلبه على رغيف، فأصاب منه، فقال رجل: هذا نهي في سكوت.

<sup>(</sup>١) طه، الآية: ٤٤.

# باب في المنكرات المألوفة في العادات

وفي الإنكار على الأمراء والسلاطين، وأمرهم بالمعروف.

ولنذكر في ذلك فصلين:

الفصل الأول: اعلم أن المنكرات المألوفة في العادات لا يمكن حصرها، لكنا نشير إلى جمل يستدل بها على أمثالها، فمن ذلك:

### منكرات المساجد

مما يشاهد كثيراً في المساجد إساءة الصلاة بترك الطمأنينة في الركوع والسجود وكذلك كل ما يقدح في صحة الصلاة، من نجاسة على ثوب المصلي لا يراها، أو انحراف عن القبلة بسبب عمى أو ظلام.

ومن ذلك: اللحن في القراءة.

واشتغال المعتكف بإنكار هذه الأشياء وتعريفها أفضل له من نافلة يقتصر عليها.

ومن ذلك: تراسيل المؤذنين في الأذان وتطويلهم مد كلماته.

ومن ذلك: أن يكونِ على الخطيب ثوب حرير، أوبيده سيف مذهب.

ومن ذلك: ما يجري من القصاص في المساجد من الكذب، والأشياء المنهي عنها، كالخوض في الكلام الموجب للفتن، ونحو ذلك.

ومن ذلك: أن يكون الرجال مختلطين بالنساء، فينبغي إنكار ذلك عليهم.

ومنها: الحلق يوم الجمعة لبيع الأدوية، والأطعمة، والتعويذات، وقيام السؤال، وإنشادهم الأشعار، ونحو هذا. فهذه منها ما هو حرام، ومنها ما هو مكروه.

#### منكرات الأسواق

من ذلك: الكذب في المرابحة، وإخفاء العيب، فمن قال: اشتريت هذه السُّلعة بعشرة، ورابح فيها درهماً، وكان كاذباً، فهو فاسق.

ويجب على من عرف ذلك أن يخبر المشتري بكذبه، فإن سكت مراعاة للبائع، كان شريكاً له في الخيانة. وكذلك إذا علم العيب، لزمه أن يبينه للمشتري، وكذلك التفاوت في الميزان والذراع، يجب على كل من عرفه تغييره، إما بنفسه، أو برفعه إلى الوالي حتى يغيره.

ومنها: الشروط الفاسدة، واستعمال الربا، وبيع الملاهي، والصور المجسمة، ونحو ذلك.

# منكرات الشوارع

ومن ذلك بناء دكان متصلة بالأبنية المملوكة، وإخراج الأجنحة، وغرس الأشجار إذا كان ذلك يؤدي إلى تضييق الطريق والإضرار بالمارّة. فأما وضع الحطب والطعام في الطريق بمقدار ما ينقل إلى البيوت فجائز، فإن ذلك يشترك الكافة في الحاجة إليه.

ومن المنكرات: ربط الدواب على الطريق بحيث تضيق وتؤذي الناس، فيجب المنع من ذلك، إلا إذا كان بمقدار الحاجة للنزول والركوب.

ومن ذلك: تحميل الدواب من الأحمال ما لا تطيق، وكذلك طرح الكناسة على جوادً الطريق، وتبديد قشور البطيخ، أو رش الماء بحيث يخشى منه الزلق، والماء الذي يجتمع من ميزاب معين. فأما إن كان من المطر، فذلك على الولاة، وليس للآحاد في ذلك إلا الوعظ.

#### منكرات الحمامات

من ذلك: صور الحيوانات على باب الحمّام أو داخله، ويكفي في زوال ذلك أن تشوه وجوه الصور، بحيث يبطل به تصويرها. ومن لم يقدر على الإنكار، لم يجز له الدخول إلا للضرورة، وليعدل إلى حمام آخر.

ومن ذلك: كشف العورات، والنظر إليها، وكشف المدلِّك عن الفخذ، وما تحت السرة، لتنحية الوسخ أو مس العورة.

ومنها: غمس اليد والأواني النجسة في المياه القليلة، فإن فعل ذلك مالكي، لم ينكر

عليه، بل يتلطف به؛ ويقول له: يمكنك أن لا تؤذَّيني بتفويت الطهارة عليٍّ.

#### منكرات الضيافة

ومن ذلك: فرش الحرير للرجال، والبخور في مجمرة فضة أو ذهب، والشرب فيهما، واستعمال ماء الورد منهما، وكذلك تعليق الستور وفيها الصور، وسماع القينات والأوتار، واطلاع النساء على الشباب الذين تخاف فتنتهم، فكل ذلك منكر يجب تغييره، ومن عجز عن تغييره لزمه الخروج.

وأما الصُّور على النمارق والبسط، فليس بمنكر، وكذلك الفرش الحرير، والذهب للنساء، فإنه جائز، ولا رخصة في تثقيب آذان الصبية لأجل تعليق حلق الذهب، فإن ذلك جرح مؤلم لا يجوز، وفي المخانق والأسورة كفاية عن ذلك، والاستئجار على ذلك غير صحيح، والأجرة المأخوذة عليه حرام.

ومن ذلك أن يكون في الضيافة مبتدع يتكلم في بدعته، فلا يجوز الحضور معه إلا لمن يقدر على الرد عليه، وإن لم يتكلم المبتدع جاز الحضور مع إظهار الكراهة لم والإعراض عنه، وإن كان هناك مضحك بالفحش والكذب، لم يجز الحضور، ويجب الإنكار، فإن كان ذلك مزحاً لا كذب فيه ولا فحش، أبيح ما يقل من ذلك، فأما اتخاذه صناعة وعادة فيمنع منه.

#### المنكرات العامة

من تيقن أن في السوق منكراً يجري على الدوام، أو في وقت معين وهو قادر على تغييره، لم يجز له أن يسقط ذلك عنه بالقعود في بيته، بل يلزمه الخروج، فإن قدر على تغيير البعض لزمه.

وحق على كل مسلم أن يبدأ بنفسه، فيصلحها بالمواظبة على الفرائض وترك المحرمات، ثم يعلم ذلك أهله وأقاربه، ثم يتعدى إلى جيرانه وأهل محلته، ثم إلى أهل بلده، ثم إلى السواد كذلك إلى أقصى العالم، فإن قام بذلك الأقرب، سقط عن الأبعد، وإلا خرج به كل قادر عليه.

الفصل الثاني: في أمر الأمراء والسلاطين بالمعروف ونهيهم عن المنكر.

وقد ذكرنا درجات الأمر بالمعروف، والجائز من ذلك مع السلاطين القسمان الأولان وهما: التعريف والوعظ، فأما تخشين القول، نحو: يا ظالم، يا من لا يخاف الله، فإن كان ذلك يحرك فتنة يتعدى شرها إلى الغير، لم يجز، وإن لم يخف إلا على نفسه، فهو جائز

عند جمهور العلماء، والذي أراه المنع من ذلك، لأن المقصود إزالة المنكر، وحمل السلطان بالانبساط عليه على [أن] فعل المنكر أكبر من المنكر الذي قصد إزالته، وذلك أن قرب السلاطين التعظيم، فإن سمعوا من آحاد الرعية: يا ظالم، يا فاسق، رأوا غاية الذل، لم يصبروا على ذلك.

قال الإمام أحمد رحمه الله: لا تتعرضن بالسلطان، فإن سيفه مسلول، فأما ما جرى من السلف من التعرض لأمرائهم، فإنهم كانوا يهابون العلماء، فإذا انبسطوا عليهم احتملوهم في الأغلب.

وقد جمعت مواعظ السلف للخلفاء والأمراء في كتاب «المصباح المضيء» وأنا أنتخب منه ها هنا حكايات.

قال سعيد بن عامر لعمر بن الخطاب رضي الله عنه: إني موصيك بكلمات من جوامع الإسلام ومعالمه: اخش الله في الناس، ولا تخش الناس في الله، ولا يخالف قولك فعلك، فإن خير القول ما صدَّقه الفعل، وأحب لقريب المسلمين وبعيدهم ما تحب لنفسك وأهل بيتك، وخض الغمرات إلى الحق حيث علمته، ولا تخف في الله لومة لائم.

قال: ومن يستطع ذلك يا أبا سعيد؟.

قال: من ركب في عنقه مثل الذي ركب في عنقك.

وقال قتادة: خرج عمر بن الخطاب رضي الله عنه من المسجد ومعه الجارود، فإذا امرأة برزة على ظهر الطريق، فسلم عليها، فردت عليه، أو سلمت عليه، فرد عليها، فقالت: هيه يا عمر، عهدتك وأنت تسمى عميراً في سوق عكاظ تصارع الصبيان، فلم تذهب الأيام حتى سميت أمير المؤمنين، فاتق الله في المرعية، واعلم أنه من خاف الموت خشي الفوت، فبكى عمر رضي الله عنه، فقال الجارود: هيه، قد اجترأت على أمير المؤمنين وأبكيتيه.

فقال عمر: دعها، أما تعرف هذه؟ هي خولة بنت حكيم التي سمع الله قولها من فوق سماواته، فعمر والله أحرى أن يسمع كلامها.

ودخل شيخ من الأزد على معاوية، فقال: اتق الله يا معاوية، واعلم أنك كل يوم يخرج عنك، وفي كل ليلة تأتي عليك لا تزداد من الدنيا إلا بعداً، ومن الآخرة إلا قرباً، وعلى إثرك طالب لا تفوته، وقد نصب لك علم لا تجوزه، فما أسرع ما تبلغ العلم، وما أوشك أن يلحقك الطالب، وإنا وما نحن فيه وأنت زائل، والذي نحن صائرون إليه باق، إن خيراً فخير، وإن شراً فشر. ودخل سليمان بن عبد الملك المدينة، فأقام بها ثلاثاً، فقال ما هاهنا رجل ممن أدرك أصحاب رسول الله ﷺ يحدثنا؟.

فقيل له: ها هنا رجل يقال له: أبو حازم، فبعث إليه، فجاء.

فقال سليمان: يا أبا حازم، ما هذا الجفاء؟ فقال له أبو حازم: وأي جفاء رأيت مني؟ فقال له: أتاني وجوه المدينة كلهم ولم تأتني؟! فقال: ما جرى بيني وبينك معرفة آتيك عليها. قال: صدق الشيخ، يا أبا حازم؛ مالنا نكره الموت؟ قال: لأنكم عمرتم دنياكم وخربتم آخرتكم، فأنتم تكرهون أن تنتقلوا من العمران إلى الخراب. قال: صدقت يا أبا حازم، فكيف القدوم على الله تعالى؟ قال: أما المحسن فكالغائب يقدم على أهله فرحاً مسروراً، وأما المسيء فكالأبق يقدم على مولاه خانفاً محزوناً. فبكى سليمان وقال: ليت شعري، ما لنا عند الله يا أبا حازم؟ فقال أبو حازم: اعرض نفسك على كتاب الله، فإنك تعلم ما لك عند الله.

قال: يا أبا حازم، وأنى أصيب تلك المعرفة من كتاب الله؟ قال: عند قوله: ﴿ إِنَّ الْأَبْرَارَ لَغِى نَعِيمِ ، وَإِنَّ ٱلْفُجَّارَ لَغِى جَحِيمِ ﴾(١). قال: يا أبا حازم، فأين رحمة الله؟ قال: ﴿ قَرِئُ يَرِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾(٢).

قال: يا أبا حازم، من أعقل الناس؟ قال: من تعلم الحكمة وعلمها الناس.

قال: فمن أحمق الناس؟ قال: من حط نفسه في هوى رجل وهو ظالم، فباع آخرته بدنيا غيره.

قال: يا أبا حازم، فما أسمعُ الدعاءِ؟ قال: دعاء المخبتين.

قال: فما أزكى الصدقة؟ قال: جهد المقل.

قال: يا أبا حازم، ما تقوله فيما نحن فيه؟ قال: اعفني من هذا.

قال سليمان: نصيحة تلقيها. قال أبو حازم: إن ناساً أخذوا هذا الأمر عنوة من غير مشاورة المسلمين، ولا إجماع من رأيهم، فسفكوا فيه الدماء على طلب الدنيا، ثم ارتحلوا عنها، فليت شعري، ما قالوا؟ وما قيل لهم؟ فقال بعض جلسائهم: بئس ما قلت يا شيخ، فقال أبو حازم: كذبت، إن الله أخذ ميثاق العلماء ليبيننه للناس ولا يكتمونه.

<sup>(</sup>١) الانفطار، الأيتان: ١٣ ـ ١٤.

<sup>(</sup>٢) الأعراف، الآية: ٥٦.

قال سليمان: يا أبا حازم، أصحبنا تصيب منا ونصيب منك. قال: أعوذ بالله من ذلك. قال: ولم؟ قال: أخاف أن أركن إليكم شيئاً قليلًا، فيذيقني ضعف الحياة، وضعف الممات.

قال: فأشر عليّ. قال: اتق الله أن يراك حيث نهاك، أو يفقدك حيث أمرك.

قال: يا أبا حازم، ادع لنا بخير. فقال: اللهم إن كان سليمان وليك فيسره للخير، وإن كان غير ذلك، فخذ إلى الخير بناصيته. فقال: يا غلام، هات مائة دينار، ثم قال: خذ هذا يا أبا حازم. قال: لا حاجة لي به، لي ولغيري في هذا المال أسوة، فإن واسيت بيننا وإلا فلا حاجة لي فيها، إني أخاف أن يكون لما سمعت من كلامي. فكأن سليمان أعجب بأبي حازم، فقال الزهري: إنه لجاري منذ ثلاثين سنة، ما كلمته قط، فقال أبو حازم: إنك نسيت الله فنسيتني. قال الزهري: أتشتمني؟ قال سليمان: بل أنت شتمت نفسك، أما علمت أن للجار على الجار حقاً؟

قال أبو حازم: إن بني إسرائيل لما كانوا على الصواب كانت الأمراء تحتاج إلى العلماء، وكانت العلماء تفر بدينها منهم، فلما رأى ذلك قوم من أذلة الناس تعلموا ذلك العلم، وأتوا به الأمراء، واجتمع القوم على المعصية، فسقطوا وانتكسوا، ولو كان العلماء يصونون دينهم وعلمهم، لم تزل الأمراء تهابهم.

قال الزهري: كأنك إياي تريد وبي تعرض؟ قال: هو ما تسمع.

وحكي أن أعرابياً دخل على سليمان بن عبد الملك، فقال: يا أمير المؤمنين، إني مكلمك بكلام، فاحتمله، وإن كرهته فإن وراءه ما تحب إن قبلته.

قال: قل. قال: يا أمير المؤمنين، إنه قد اكتنفك رجال ابتاعوا دنياك بدينهم، ورضاك بسخط ربهم، خافوك في الله ولم يخافوه فيك، خربوا الأخرة وعمروا الدنيا، فهم حرب للأخرة، سلم للدنيا، فلا تأمنهم على ما ائتمنك الله عليه، فإنهم لم يألوا الأمانة تضييعاً والأمة خسفاً، وأنت مسؤول عما اجترحوا، وليسوا بمسؤولين عما اجترحت، فلا تصلح دنياهم بفساد آخرتك، فإن أعظم الناس غبناً بائع آخرته بدنيا غيره.

فقال سليمان: أما أنت فقد سللت لسانك، وهو أقطع من سيفك.

فقال: أجل يا أمير المؤمنين، لك لا عليك.

قال: فهل من حاجة في ذات نفسك؟ قال: أما خاصة دون عامة فلا، ثم قام فخرج.

فقال سليمان: لله دره ما أشرف أصله، وأجمع قلبه، وأذرب لسانه، وأصدق نيته، وأورع نفسه، هكذا فليكن الشرف والعقل. وقال عمر بن عبد العزيز رحمه الله لأبي حازم: عظني.

فقال: اضطجع ثم اجعل الموت عند رأسك، ثم انظر ما تحب أن يكون فيك تلك الساعة فخذ فيه الآن، وما تكره أن يكون فيك تلك الساعة فدعه الآن.

وقال محمد بن كعب لعمر بن عبد العزيز: يا أمير المؤمنين، إنما الدنيا سوق من الأسواق، منها خرج الناس بما يضرهم وما ينفعهم، وكم من قوم غرهم منها مثل الذي أصبحنا فيه، حتى أتاهم الموت فاستوعبهم فخرجوا منها ملومين لم يأخذوا منها لما أحبوا من الآخرة عُدَّة، ولا لما كرهوا منها جُنة، واقتسم ما جمعوا من لم يحمدهم، وصاروا إلى من لا يعذرهم فنحن محقوقون يا أمير المؤمنين أن ننظر إلى تلك الأعمال التي نغبطهم بها فنحفهم فيها، فاتق الله، وافتح فنخلفهم فيها، فاتق الله، وافتح الأبواب، وسهل الحجاب، وانصر المظلوم، ورد المظالم.

ثلاث من كن فيه استكمل الإيمان بالله عز وجـل: إذا رضي لم يدخله رضـاه في الباطل، وإذا غضب لم يخرجه غضبه من الحق، وإذ قدر لم يتناول ما ليس له.

ودخل عطاء بن أبي رباح على هشام، فرحب به وقال: ما حاجتك يا أبا محمد؟ وكان عنده أشراف الناس يتحدثون، فسكتوا، فذكره عطاء بأرزاق أهل الحرمين وعطياتهم. فقال: نعم، يا غلام اكتب لأهل المدينة وأهل مكة بعطاء أرزاقهم، ثم قال: يا أبا محمد هل من حاجة غيرها؟ فقال نعم، فذكره بأهل الحجاز، وأهل نجد، وأهل الثغور، ففعل مثل ذلك، حتى ذكره بأهل الذمة أن لا يكلفوا ما لا يطيقون، فأجابه إلى ذلك، ثم قال له في آخر ذلك: هل من حاجة؟ قال: نعم يا أمير المؤمنين، اتق الله في نفسك، فإنك خلقت وحدك، وتموت وحدك، وتحشر وحدك، وتحاسب وحدك، لا والله ما معك ممن ترى أحد.

قال: فأكب هشام يبكي، وقال عطاء. فلما كان عند الباب إذا رجل قد تبعه بكيس ما ندري ما فيه، أدراهم أم دنانير؟ وقال: إن أمير المؤمنين قد أمر لك بهذا. فقال: لا أسألكم عليه أجراً، إن أجري إلا على رب العالمين، ثم خرج ولا والله ما شرب عندهم حسوة ماء فما فوقها.

وعن محمد بن علي قال: إني لحاضر مجلس المنصور، وفيه ابن أبي ذئب، وكان والي المدينة الحسن بن زيد، فأتى الغفاريون فشكوا إلى أبي جعفر المنصور شيئاً من أمر الحسن بن زيد، فقال الحسن: يا أمير المؤمنين، سل عنهم ابن أبي ذئب. قال: فسأله عنهم، فقال: أشهد أنهم أهل الحطم في أعراض الناس.

فقال أبو جعفر: سمعتم؟ فقال الغفاريون: يا أمير المؤمنين، فسله عن الحسن بن

زيد. فسأله، فقال: أشهد أنه يحكم بغير الحق. فقال: قد سمعت يا حسن. قال: يا أمير المؤمنين، سله عن نفسك. فقال: ما تقول في ؟ قال: أو يعفيني أمير المؤمنين؟ فقال: والله لتخبرني. فقال: أشهد أنك أخذت هذا المال من غير حقه، وجعلته في غير أهله. فوضع يده في قفاء ابن أبي ذئب، وجعل يقول له: أما والله لولا أنا لأخذت أبناء فارس والروم والديلم والترك بهذا المكان منك.

فقال: ابن أبي ذئب: قد ولي أبو بكر وعمر فأخذا بالحق وقسما بالسوية، وأخذا بأقفاء فارس والروم، فخلاه أبو جعفر، وقال: والله لولا أني أعلم أنك صادق لقتلتك، فقال: والله يا أمير المؤمنين إني أنصح لك من ابنك المهدي.

وعن الأوزاعي رحمه الله قال(١): بعث إليَّ المنصور وأنا بـالساحـل فأتيتـه، فلما وصلت إليه وسلمت عليه استجلسني، ثم قال: ما الذي أبطأ بك يا أوزاعي؟.

قلت: وما الذي تريد يا أمير المؤمنين؟ قال: أريد الأخذ عنكم والاقتباس منكم.

قلت: فانظر يا أمير المؤمنين أن تسمع شيئاً ثم لا تعمل به، فصاح بي الربيع وأهوى بيده إلى السيف، فانتهره المنصور وقال: هذا مجلس مثوبة لا مجلس عقوبة، فطابت نفسي وانبسطت في الكلام، فقلت: يا أمير المؤمنين، حدثني مكحول عن عطية بن بشر قال: قال رسول الله ﷺ: «أيما وال مات غاشاً لرعيته حرم الله عليه المجنة»(٢)، يا أمير المؤمنين، كنت في شغل شاغل من خاصة نفسك عن عامة الناس الذين أصبحت تملكهم، أحمرهم، وأسودهم، ومسلمهم، وكافرهم، وكل له عليك نصيب من العدل، فكيف بك إذا انبعث منهم فتام وراء فنام، ليس منهم أحد إلا وهو يشكو بلية أدخلتها عليه، أو ظلامة سقتها إليه، يا أمير المؤمنين، حدثني مكحول عن زياد بن حارثة، عن حبيب بن سلمة، أن رسول الله يأمير المؤمنين، عناله جبريل فقال: يا محمد، إن الله تعالى لم يبعثك جباراً ولا متكبراً، فدعا عليه الصلاة والسلام الأعرابي، فقال الأعرابي، فقال الأعرابي، ققال الأعرابي: قد أحللتك بأبي أنت وأمي، وما كنت لأفعل ذلك أبداً، ولو أتيت على نفسي، فدعا له بخير(٣). يا أمير المؤمنين، رض نفسك لنفسك، وخذ لها الأمان من ربك.

<sup>(</sup>١) خرج القصة الحافظ العراقي في تخريج أحاديث الإحياء (٣٤٨/٢). وقال رواها ابن أبي الدنيا في كتاب مواعظ الخلفاء.

 <sup>(</sup>٧) روى نحوه ابن عدي في الكامل (٢٠٧٤/٦) وقال العراقي في تخريج الإحياء (٣٤٨/٣) أخرجه ابن
 أبي الدنيا في مواعظ الخلفاء.

<sup>(</sup>٣) قال الحافظ العراقي (٣٤٩/٢) أخرجه ابن أبي الدنيا في مواعظ الخلفاء. وروى أبو داود (٤٥٣٧)=

يا أمير المؤمنين، إن الملك لو بقي لمن قبلك لم يصل إليك، وكذلك لا يبقى لك كما لم يبق لغيرك.

ياأميرالمؤمنين، جاء في تأويل هذه الآية عن جدك: ﴿ مَالِهَنَدَاٱلۡكِتَٰبِ لَايُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَاكَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَنْهَا ﴾ (١) قال: الصغيرة: التبسم، والكبيرة: الضحك (٢)، فكيف بما عملته الأيدي، وحصدته الألسن.

يا أمير المؤمنين، بلغني أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: لو ماتت سخلة على شاطىء الفرات ضيعة، لخشيت أن أسأل عنها، فكيف بمن حرم عـدلـك وهـو على ساطك؟.

يا أمير المؤمنين، جاء في تأويل هذه الآية عن جدك: ﴿ يَنْدَاوُرُ إِنَّا جَعَلْنَكَ غَلِيفَةً فِي الْمَرْضِ فَأَصْكُم بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِ وَلَاتَنَبِع الْهَوَىٰ ﴾ (٢) قال: إذ قعد الخصمان بين يديك، وكان لك في أحدهما هوى، فلا تتمنين في نفسك أن يكون الحق له فيفلج على صاحبه، فأمحوك من نبوتي، ثم لا تكون خليفتي، يا داود: إنما جعلت رسلي إلى عبادي رعاء كرعاء الإبل لعلمهم بالرعاية، ورفقهم بالسياسة، ليجبروا الكسر، ويدلوا الهزيل على الكلا والماء. يا أمير المؤمنين، إنك قد بليت بأمر لو عرض على السموات والأرض والجبال لابين أن يحملنه وأشفقن منه.

يا أمير المؤمنين: حدثني يزيد بن جابر عن عبد الرحمن بن أبي عميرة الأنصاري: أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه استعمل رجلاً من الأنصار على الصدقة، فرآه بعد أيام مقيماً، فقال له: ما منعك من الخروج إلى عملك؟ أما علمت أن لك مثل أجر المجاهدين في سبيل الله؟ قال: لا . قال: وكيف ذلك؟ قال: لأنه بلغني أن رسول الله على قال: « ما من وال يلي شيئاً من أمور الناس، إلا أتى يوم القيامة مغلولة يداه إلى عنقه، يوقف على جسر جهنم، ينتفض به ذلك الجسر انتفاضة تزيل كل عضو منه عن موضعه، ثم يعاد فيحاسب، فإن كان محسناً نجا بإحسانه، وإن كان مسيئاً انخرق به ذلك الجسر فهوى به في النار سبعين خريفاً (٣). فقال له: ممن سمعت هذا؟ فقال: من أبي ذر وسلمان رضي الله سبعين خريفاً و٢٠٠٠.

<sup>=</sup> والنسائي (٨٤/٨) من حديث عمر قال رأيت رسول الله يقتص من نفسه وإسناده ضعيف.

<sup>(</sup>١) الكهف، الآية: ٤٩.

<sup>(</sup>٢) ص، الأية (٢٦).

 <sup>(</sup>٣) قال الحافظ العراقي في تخريج الإحياء (٢/ ٣٥٠) أخرجه ابن أبي الدنيا في مواعظ الخلفاء من هذا الوجه ورواه الطبراني من رواية سويد بن عبد العزيز عن يسار بن أبي الحكم عن أبي وائل أن عمر استعمل بشر بن عاصم فذكر أخصر منه. وأن بشراً سمعه من النبي ﷺ يذكر فيه: سلمان.

عنهما، فأرسل إليهما عمر فسألهما، فقالا: نعم، سمعناه من رسول الله على. فقال عمر: واعمراه من يتولاها بما فيها؟ فقال أبو ذر رضي الله عنه: من سلت(١) الله أنفه، وألصق خده بالأرض، فأخذ المنديل \_يعني المنصور \_ فوضعه على وجهه ثم بكى وانتحب حتى أبكاني، ثم قلت: يا أمير المؤمنين، قد سأل جدك العباس رسول الله على إمارة لا تحصيها ١٥٠١ الطائف أو اليمن، فقال له النبي على: «يا عم، نفس تنجيها خير من إمارة لا تحصيها ١٥٠١ نصيحة منه لعمه وشفقة منه عليه، وأخبره أنه لا يغني عنه من الله شيئاً إذ أوحي إليه: في من الله شيئاً، لي عملي ولكم عملكم ١٤٠١ وقد قال عمر بن الخطاب: لا يقيم أمر الناس إلا حصيف العقل، لا تأخذه في الله لومة لائم، وذكر تمام كلامه للمنصور، ثم قال: فهي نصيحة، والسلام عليك. ثم نهض، فقال: إلى أين؟ فقال: إلى الوطن بإذن أمير المؤمنين. فقال: أذنت لك، وشكرت لك نصيحتك، وقبلتها بقبولها، والله الموفق للخير، والمعين عليه، وبه أستعين، وعليه أتوكل، وهو حسبي ونعم الوكيل، فلا تخلني من مطالعتك إياي بمثلها، فإنك المقبول القول غير المتهم في النصيحة.

قلت: أفعل إن شاء الله. فأمر له بمال يستعين به على خروجه، فلم يقبله، وقال: أنا في غنىً عنه، وما كنت لأبيع نصيحتي بعرض الدنيا كلها، وعرف المنصور مذهبه فلم يجد عليه في رده.

ولما حج الرشيد قيل له: يا أمير المؤمنين، قد حج شيبان. قال: اطلبوه لي، فأتوه به، فقال: يا شيبان، عظني، قال: يا أمير المؤمنين، أنا رجل ألكن، لا أفصح بالعربية فجئني بمن يفهم كلامي حتى أكلمه. فأتي برجل يفهم كلامه، فقال له بالنبطية: قل له: يا أمير المؤمنين، إن الذي يخوفك قبل أن تبلغ المأمن، أنصح لك من الذي يؤمنك قبل أن تبلغ المأمن، أنصح لك من الذي يؤمنك قبل أن تبلغ المأمن، المخوف، قال له: أي شيء تفسير هذا؟.

قال: قل له: الذي يقول لك: اتق الله فإنك رجل مسؤول عن هذه الأمة، استرعاك

<sup>(</sup>١) سلت أنفه: أجدعه.

 <sup>(</sup>۲) قال الحافظ العراقي: (۲۰۰/۲). أخرجه ابن أبي الدنيا هكذا معضلًا بغير إسناد ورواه البيهقي من
 حديث جابر متصلًا ومن رواية ابن المنكدر مرسلًا وقال هذا هو المحفوظ مرسلًا.

<sup>(</sup>٣) الشعراء، الآية: ٢١٤.

 <sup>(</sup>٤) قال الحافظ العراقي (٣٥٠/٢) أخرجه ابن أبي الدنيا هكذا معضلًا دون إسناد ورواه البخاري
 (٢٠٠٢). من حديث أبي هريرة متصلًا دون قوله: ولي عملي ولكم عملكم».

الله عليها، وقلدك أمورها، وأنت مسؤول عنها، فاعدل في الرعية، واقسم بالسوية، وانفذ في السرية، واتق الله في نفسك، هذا الذي يخوفك، فإذا بلغت المأمن أمنت، هذا أنصح لك ممن يقول: أنتم أهل بيت مغفور لكم، وأنتم قرابة نبيكم وفي شفاعته، فلا يزال يؤمنك حتى إذا بلغت الخوف عطبت، قال: فبكى هارون حتى رحمه من حوله، ثم قال: زدني، قال: حسبك.

وعن علقمة بن أبي مرثد، قال: لما قدم عمر بن هبيرة العراق، أرسل إلى الحسن وإلى الشعبي، فأمر لهما ببيت، فكانا فيه نحواً من شهر، ثم دخل عليهما وجلس معظماً لهما، فقال: إن أمير المؤمنين يزيد بن عبد الملك يكتب إلى كتباً، أعرف أن في انفاذها الهلكة، فإن أطعته عصيت الله، وإن عصيته أطعت الله، فهل تريان في متابعتي إياه فرجاً؟ فقال الحسن: يا أبا عمرو، أجب الأمير. فتكلم الشعبي، فانحط في أمر ابن هبيرة، كأنه عذره، فقال: ما تقول أنت يا أبا سعيد؟ قال: أيها الأمير، فقد قال الشعبي ما قد سمعت فقال: ما تقول أنت يا أبا سعيد؟ قال: أيها الأمير، فقد قال الشعبي ما قد سمعت فقال: ما تقول أنت؟ قال: أقول: يا عمر بن هبيرة، يوشك أن ينزل بك ملك من ملائكة الله تعالى فظ غليظ لا يعصي الله ما أمره، فيخرجك من سعة قصرك إلى ضيق قبرك.

يا عمر بن هبيرة، إن تتق الله يعصمك من يزيد بن عبد الملك، ولن يعصمك يزيد بن عبد الملك من الله تعالى، يا عمر بن هبيرة، لا تأمن أن ينظر الله إليك على أقبح ما تعمل في طاعة يزيد بن عبد الملك، فيغلق به باب المغفرة دونك، يا عمر بن هبيرة، لقد أدركت ناساً من صدر هذه الأمة، كانوا عن الدنيا وهي مقبلة عليهم أشد إدباراً من إقبالكم عليها وهي مدبرة عنكم، يا عمر بن هبيرة، إني أخوفك مقاماً خوفكه الله تعالى فقال: ﴿ وَلِكَ لِمَنْ فَعْلَى مَعْلَى مَعْلَى فَعَالَى فقال: ﴿ وَلِكَ لِمَنْ فَعْلَى مَعْلَى مَعْلَى مَعْلَى فَعَالَى عَلَى مَعْلَى مَعْلَى مَعْلَى عَمْلَى عَمْلَى عَمْلَى عَمْلَى عَمْلَى الله إليه، فبكى عمر عبد الملك، وإن تك مع يزيد بن عبد الملك على معاصي الله وكلك الله إليه، فبكى عمر ابن هبيرة وقام بعبرته، فلما كان من الغد أرسل إليهما بإذنهما وجوائزهما، وأكثر فيها للحسن، وكان في جائزة الشعبي بعض الإقتار، فخرج الشعبي إلى المسجد، فقال: أيها الناس، من استطاع منكم أن يؤثر الله تعالى على خلقه، فليفعل، فوالذي نفسي بيده، ما الناس، من استطاع منكم أن يؤثر الله تعالى على خلقه، فليفعل، فوالذي نفسي بيده، ما الحسن شيئاً منه فجهلته، ولكني أردت وجه ابن هبيرة، فأقصاني الله منه.

ودخل محمد بن واسع رحمه الله على بلال بن أبي بردة في يوم حار وبلال في حبشة،

<sup>(</sup>١) إبراهيم، الأية: ١٤.

وعنده الثلج، فقال له: يا أبا عبد الله، كيف ترى بيتنا هذا؟ قال: إن بيتك لطيب، والجنة أطيب منه، وذكر النار يلهي عنه.

قال: ما تقول في القدر؟.

قال: جيرانك أهل القبور، ففكر فيهم، فإن فيهم شغلًا عن القدر. قال: ادع الله لي. قال: وما تصنع بدعائي؟ وعلى بابك كذا وكذا يقولون: إنك ظلمتهم، يرفع دعاؤهم قبل دعائي، لا تظلم، ولا تحتاج لدعائي.

فهذا مختصر من أخبار من وعظ الأمراء، فمن أراد الزيادة، فلينظر في «المصباح المضيء».

وهذه كانت سير العلماء وعاداتهم في الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، وقلة مبالاتهم بسطوات السلاطين إيثاراً لإقامة حق الله تعالى على تقاتهم، إلا أن السلاطين كانوا يعرفون حق العلم وفضله، فيصبرون على مضض مواعظ هؤلاء.

والذي أراه الآن، الهرب من السلاطين، فهو الأولى، فإن قدر لقاء، اقتنع بلطف الموعظة حسب.

ولذلك سببان:

أحدهما: يتعلق بالواعظ، وهو سوء قصده وميله إلى الدنيا والرياء، فلا يخلص له وعظه.

والثاني: يتعلق بالموعوظ، فإن حب الدنيا قد شغل الأكثر عن ذكر الأخرة وتعظيمهم الدنيا أنساهم تعظيم العلماء، وليس لمؤمن أن يذل نفسه.

آخر كتاب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وذكر المصنف قبل ذلك كتاباً في السماع والوجد، فلنذكر شيئاً منه هاهنا مختصراً.

# فصـــل في حكم السماع

اعلم أن السماع الذي نعني به الغناء من أكبر ما تطرق به إبليس إلى فساد القلوب، وغرّ به خلقاً لا يحصون من العلماء والزهاد، فضلًا عن العوام، حتى ادعوا حضور القلب مع الله عند سماع الأغاني المطربة، وظنوا أن ما أوجبه السماع من طرب القلوب، وانزعاجها، وجد يتعلق بالأخرة.

وإذا أردت أن تعرف الحق، فانظر في القرن الأول، هل فعل رسول الله ﷺ شيئاً من ذلك أو أصحابه، ثم انظر إلى أقوال التابعين وتسابعيهم، وفقهاء الأمة، كمىالك، وأبي حنيفة، والشافعي، وأحمد رحمهم الله، فكل القوم ذموا الغناء، حتى قال مالك: إذا اشترى جارية، فوجدها مغنية، كان له ردها، وسئل عن الغناء، قال: إنما يفعله الفساق.

وسئل الإمام أحمد عن رجل مات وخلف ولداً وجارية مغنية، فاحتاج الصبي إلى بيعها فقال: تباع على أنها ساذجة لا مغنية، فقيل له: إنها تساوي ثلاثين ألفاً إذا كانت مغنية، وإذا بيعت ساذجة ربما ساوت عشرين ديناراً. فقال: لا تباع إلا على أنها ساذجة. وقد أطبق الفقهاء على الزجر عن الغناء.

ومن المتأخرين أبو الطيب الطبري من كبار أصحاب الشافعي، وصنف كتاباً، وبالغ في النهي عنه، وإنما تعلق بإباحته قوم مفتونون، قالوا: قد أجازه قوم من السلف.

وقد سمع أحمد بن حنبل قول قوّال، فقال: لا بأس بهذا، فينبغي أن يتأمل الذي أفتى بجوازه ما هو، وليس إلا الأشعار الزهدية وما يشبهها، من غير ضرب بقضيب، أو آلة تطرب، ولا ضم إلى ذلك تصفيق ولا رقص.

وعلى هذا يحمل حديث عائشة في الجاريتين المغنيتين لما غنتا بما تقاولته الأنصار يوم بعاث<sup>(١)</sup> فإن ذلك لا يطرب.

ومعلوم أنه لم يكن للأوائل ما أحدثه الأواخر من الدف والصنج والشبابة والشعر الرقيق، فإن هذه الأشياء تثير دفائن الهوى الكامنة في النفوس وتزعج، فيحسب الجاهل هذا الانزعاج معلقاً بالآخرة، وهيهات.

وليتهم قالوا: إن هذا مباح من اللهو فنستريح إليه، وإنما يظنونه قربة، ويسمون الطرب المخرج عن حد العقل وجداً، وربما أوجد الطرب ما لا يحل، من تمزيق الثياب، والتخبط، وكل هذا بمعزل عن طريق السلف، وغير خاف أنه ضلال عن الجادة، فلا ينبغي للإنسان أن يغالط نفسه، وإنما الوجد الصحيح وجد القلب عند سماع القرآن والوعظ، فحينئذ يثور من الباطن خوف من الوعيد، وشوق من الوعد، وندم على التفريط، وجميع هذه الحركات الباطنة توجب سكون الظاهر، الا الجمز والتصفيق، ولم يضق علينا القرآن والوعظ وأشعار الزهد، حتى نحتاج في إحضار القلوب إلى باب الله تعالى أن نذكر سلمى وسعدى، ولا ننكر أنه قد يتفق في بعض تلك الأشعار ما يصح أن يوجد إشارة، إلا أن الأغلب منها إمالة القلوب إلى الهوى الدنيوى.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٩٠٧ - ٩٠٩) ومسلم (٨٩٢) والنسائي (٣/١٩٥ ـ ١٩٧).

ومثل من أراد أن يأخذ منها للآخرة، كمثل من قال: أنا أنظر إلى الأمرد المستحسن الأتعجب من صنعة القادر، فإنه قد أخطأ الطريق، لأن ما تستلبه الشهوة والطبع عند النظر يكدر طريق الفكر ويشغل عنه، فلذلك نمنعه ونقول: انظر إلى ما لا مكدر فيه قوله تعالى: في أَفَلَرَينَظُرُوۤ إلى السَمَآ فَوْقَهُم كَيْفُ بَنَيْنَهَا وَرَبَّنَهَا ﴾ (١). ومن قال: إنه لا يؤثر عندي ما يؤثر عند غيري من انجذاب الطبع إلى الهوى، كان مدعياً ما يخالف الجبلة، فلا يلتفت إلى دعواه، وقد بالغت في الكشف عن هذا كله في كتابي المسمى: وبتلبيس إبليس، فلم أر التطويل هاهنا، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) ق، الآية: ٦.

# باب آداب المعيشة وأخلاق النبوة

اعلم أن آداب الظواهر عنوان آداب البواطن، وحركات الجوارح ثمرات الخواطر، والأعمال نتائج الأخلاق، والأداب رشح المعارف، وسرائر القلوب هي مضارس الأفعال ومنابعها، وأنوار السرائر هي التي تشرق على الظواهر فتزينها وتحليها.

ومن لم يخشع قلبه لم تخشع جوارحه، ومن لم يكن صدره مشكاة الأنوار الإلهية، لم يفض على ظاهره جمال الآداب النبوية.

وقد أسلفنا جملة من الأداب بما يغني عن إعادتها هاهنا، لكن نقتصر في هذا الباب على شيء من آداب رسول الله ﷺ وأخلاقه لنجمع مع جمع الأداب تأكيد الإيمان بمشاهدة أخلاقه الكريمة التي يشهد آحادها بأنه أكرم الخلق وأعلاهم مرتبة وأجلهم قدراً، فكيف بمجموعها؟.

سئلت عائشة رضي الله عنها عن خلق رسول الله ﷺ، فقالت: كان خلقه القرآن''، يغضب لغضبه ويرضى لرضاه، ولما كمل الله تعالى خلقه أثنى عليه فقال: ﴿ وَإِنْكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾(۲)، فسبحان من أعطى ثم أثنى.

وهذه جملة من محاسن أخلاقه ﷺ، وصفته:

كان رسول الله ﷺ أحلم الناس(٣)، وأسخى الناس(٤)، وأعنف الناس(٥).

<sup>(</sup>١) الحديث رواه مسلم (٧٤٦) وأحمد (٦/٤٥ ـ ٩١) والنسائي (١٩٩/٣ ـ ٢٠٠) وابن ماجه (٢٣٣٣).

<sup>(</sup>٢) القلم، الأية: ٥.

<sup>(</sup>٣) قال الحافظ العراقي (٣٥٩/٢) أخرجه أبو الشيخ في كتاب أخلاق رسول الله 義 من روايـة عبد الرحمن بن ابزي وهو مرسل.

<sup>(</sup>٤) قال الحافظ العراقي (٣٥٩/٢) أخرجه الطبراني في الأوسط من حديث أنس وفضلت على الناس بأربع بالسخاء والشجاعة. . . » ورجاله ثقات. وعند البخاري (٦) و (١٨٠٣) ومسلم (٢٣٠٨) والنسائي (١٢٥/٤) من حديث عبد الله بن عباس وكان رسول الله أجود الناس وكان أجود ما يكون في رمضان . . . ».

 <sup>(</sup>a) فقد روى البخاري (٤٩٠٦) ومسلم (١٨٦٦) والترمذي (٣٣٠٣) ما مست يد رسول الله يد إمرأة إلا إمرأة يملكها.

وكان يخصف النعل، ويرقع الثوب، ويخدم في مهنة أهله(١).

وكان أشد حياء من العذراء في خدرها(٢).

وكان يجيب دعوة المملوك<sup>(٣)</sup>، ويعود المرضى<sup>(٤)</sup>، ويمشي وحده<sup>(٩)</sup>، ويردف خلفه <sup>(٢)</sup>، ويقبل الهدية، ويأكلها ويكافىء عليها<sup>(٧)</sup>، ولا يأكل الصدقة <sup>(٨)</sup>، ولا يجد من الدُّقل <sup>(٩)</sup>، ما يملأ بطنه<sup>(١١)</sup>، ولم يشبع من خبز بر ثلاثة أيام تباعاً <sup>(١١)</sup>.

وكان يعصب على بطنه الحجر من الجوع(١٢).

وكان يأكل ما حضر، وما عاب طعاماً قط(١٣).

وكان لا يأكل متكئاً، ويأكل مما يليه(١١).

وكان أحب الطعام إليه اللحم(١٥٠)، ومن الشاة الكتف(١٦٠)، ومن البقول الدُّباء(١٧٠)،

(١) رواه أحمد (١٦٧/٦) ورجاله رجال الصحيح.

(٢) رواه البخاري (٥٧٦٨) ومسلم (٢٣٢٠).

(٣) أخرجه الترمذي (١٠١٧) وابن ماجه (٤١٧٨) وفي سنده مسلم بن كيسان وهو ضعيف.

(٤) تقدم في الذي قبله.

(٥) أخرجه الترمذي والحاكم (٣١٣/٢) وصححه ووافقه الذهبي.

(٦) حديث إردافه خلفه فقد أردف ﷺ أسامة بن زيد من عرفة. كما ثبت من حديث ابن عباس ومن حديث أسامة كما في البخاري (٢٨٢٥) ومسلم (١٧٩٨).

(٧) رواه البخاري (٢٤٤٥) وأبو داود (٣٥٣٦) والترمذي (١٩٥٤) وأحمد (٩٠/٦).

(٨) رواه البخاري (٣٤٣٧) ومسلم (١٠٧٧).

(٩) الدقل: أراد التمر.

(۱۰) رواه مسلم (۲۹۷۸) والترمذي (۲۳۷۳).

(١١) رواه البخاري (١٠٠٥). ومسلم (٢٩٧٠ ـ ٢٩٧١ ـ ٢٩٧٢) والترمذي (٢٣٥٨).

(١٢) انظر الترمذي الحديث (٢٣٧٢).

(١٣) روى مسلم من حديث جابر أن رسول الله ﷺ سأل أهله الأدم فقالواٍ ما عندنا إلا خل فدعا به. . . .

(١٤) روى البخاري في الأطعمة باب الأكل متكنّاً قوله 🗱 ولا آكل متكنّاًه.

(١٠) قال الحافظ العراقي (٣٧١/٢) أخرجه أبو الشيخ من رواية ابن سمعان والترمذي في الشمائل من حديث جابر أتانا النبي ﷺ في منزلنا فذبحنا له شاة فقال: «كأنهم علموا أنا نحب اللحم، وإسناده صحيح.

(١٦) قال الحافظ العراقي (٣٧١/٢) رواه أبو الشيخ عن حديث ابن عبـاس وإسناده ضعيف. وأورده السيوطي في الجامع الصغير (٧٠٩٨) أنه علي كان يعجبه الذراعان والكتف وعزاه إلى ابن السني وأبي نعيم في الطب.

(١٧) انظر الترمذي الحديث (١٨٥٠ ـ ١٨٥١) وأحمد (١٧٧/٣).

ومن الصبغ الخل، ومن التمر العجوة (١)، وكان يلبس ما وجد، مرة برد حبرة، ومرة جبة صوف (٢)، ويركب تارة بعيراً، وتارة بغلة، وتارة حماراً (٣)، ويمشي مرة راجلًا حافياً (٤).

وكان يحب الطيب، ويكره الربح الخبيثة (°)، ويكرم أهل الفضل، ويتألف أهـل الشرف(¹)، لا يجفو على أحـد(۷)، ويقبل معـذرة المعتذر إليـه(٨)، يمزح ولا يقـول إلا حقاً(٩)، يضحك من غير قهقهة(١٠) لا يمضي عليه وقت في غير عمل لله تعالى، أو فيما لا

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ العراقي (۳۷۲/۲) رواهما أبو الشيخ عن ابن عباس بإسناد ضعيف. أقول لكن روى مسلم (۲۰۵۲) وأبو داود (۳۸۲۰) والترمذي (۱۸٤٠) وغيرهم قوله ﷺ «نعم الإدام الخل».

<sup>(</sup>٢) روى البخاري (٥٤٧٥ ـ ٥٤٧٩) ومسلم (٢٠٧٩) والترميذي (١٧٨٨) والنسائي (٢٩٣/٨). عن أنس قال: كان أحب الثياب إلى رسول الله أن يلبسها الحبرة وللترمذي (١٧٦٨) وقال حسن صحيح من حديث المغيرة بن شعبة، وعليه جبة من صوف.

<sup>(</sup>٣) روى البخاري (٢٧٥١) ومسلم (٣٠٠٧) عن أنس ركوبه ﷺ فرساً لأبي طلحة وللبخاري (١٥٣٠). ومسلم (٢١٤/١). عن ابن عباس طاف ومسلم (٢١٤/١). عن ابن عباس طاف النبي ﷺ في حجة الوداع على بعير. وللبخاري (٢٠٣٥) ومسلم (١٧٧٦). من حديث البراء. رأيت النبي ﷺ على بغلته البيضاء يوم حنين وللبخاري (٢٨٣٥) ومسلم (١٧٩٨) من حديث أسامة أنه بهي ركب على حمار على أكاف.

<sup>(</sup>٤) روى البخاري (١٩٣٤) ومسلم (١٣٩٩) من حديث ابن عمر: كان يأتي قبا راكباً وماشياً». ولمسلم من حديث ابن عمر في عيادته ﷺ لسعد بن عبادة فقام وقمنا معه ونحن بضعة عشر ما علينا نعال ولا خفاف ولا قلانس ولا قمص نمشي في السباخ.

<sup>(</sup>٥) أخرج النسائي (٦١/٧) وأحمد (٦٢٨/٣) من حديث أنس: حبب إلي النساء والطيب وإسناده حسن. وروي أبو داود (٤٠٧٤) والحاكم: وقال صحيح على شرط الشيخين من حديث عائشة: أنها صنعت لرسول الله ﷺ جبة من صوف فلبسها فلما عرق وجد ربح الصوف فخلعها وكان بعجبه الربح الطيبة.

<sup>(</sup>٦) قال الحافظ العراقي (٣٦٣/٢) رواه الترمذي في الشمائل من حديث علي في صفته ﷺ.

<sup>(</sup>٧) روى أبو داود (٤١٨٢) والنسائي في عمل اليوم والليلة (٢٣٥) وأحمد (١٣٣/٣ ــ ١٥٤) والبخاري في الأدب المفرد (٤٣٦) من حديث أنس قال: «كان قلما يواجه رجلًا بشيء يكرهه. قال الحافظ العراقي تخريج الإحياء (٣٦٣/٢) وفيه ضعف.

 <sup>(</sup>٨) رواه البخاري (٤١٥٦) ومسلم (٢٧٦٩) في حديث كعب بن مالك في قصة الثلاثة الذين خلفوا وفيه
 «طفق المخلفون يعتذرون إليه فقبل منهم علانيتهم..» الحديث.

 <sup>(</sup>٩) وهو عند الترمذي (٢٣٩٦) بلفظ: وقالوا يا رسول الله إنك تداعينا. قـال أي ولا أقول إلا حقاً، وهو حسن بشواهده.

<sup>(</sup>١٠)روى البخاري (٤٥٥١). ومسلم (٨٩٩) وأبو داود (٥٠٩٨) والترمذي (٣٢٥٤) من حديث عائشة: وما رأيت رسول الله ﷺ مستجمعاً ضاحكاً حتى أرى لهواته إنما كان يبتسم».

بد منه من صلاح نفسه(۱)، وما لعن امرأة ولا خادماً قط(۲)، وما ضرب أحداً بيده قط، إلا أن يجاهد في سبيل الله، وما انتقم لنفسه إلا أن تنتهك حرمات الله، وما خيّر بين شيئين إلا اختار أيسرهما، إلا أن يكون ماثماً أو قطيعة رحم، فيكون أبعد الناس منه(۲).

وقال أنس رضي الله عنه: خدمته عشر سنين، فما قال لي: أَف قط، ولا قال لشيء فعلته: لم فعلته، ولا لشيء لم أفعله: ألا فعلت كذا؟ (<sup>4</sup>).

ومن صفته في التوراة: محمد رسول الله، عبدي المختار، ليس بفظ، ولا غليظ، ولا صخاب في الأسواق، ولا يجزي بالسيئة السيئة، ولكن يعفو ويصفح (\*).

وكان من خلقه أنه يبدأ بالسلام من لقيه (٢) ، ومن فارقه بحاجة صابره حتى يكون هو المنصرف (٧) ، وما أخذ أحد يده فأرسل يده حتى يرسلها الأخذ (٨) .

وكان يجلس حيث ينتهي به المجلس مختلطاً بأصحابه كأنه أحدهم (٩)، فيأتي الغريب فلا يدري أيهم هو حتى يسأل عنه (١٠٠٠.

وكان طويل السكوت(١١)، فإذا تكلم لم يسرد كالامه، بل يتثبت فيه ويكرره ليفهم(١٢).

 <sup>(</sup>١) قال الحافظ العراقي (٢/ ٣٦٥) أخرجه الترمذي في الشمائل من حديث علي بن أبي طالب: «كان إذا أوى إلى منزله جزاً دخوله ثلاثة أجزاء جزءاً لله وجزءاً لأهله وجزءاً لنفسه. .» الحديث.

<sup>(</sup>٢) المعروف (ما ضرب مكان ما لعن) رواه مسلم (٢٣٢٧) وأبو داود (٤٧٨٦) وللبخاري (٣٣٦٦) ومسلم (٢٣٢١) من حديث عبد الله بن عمرو الم يكن فحاشاً ولا متفحشاً».

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٣٦٧) ومسلم (٢٣٢٧) ومالك (٢ /١٩٣) وأبو داود (٤٧٨٥) من حديث عائشة .

 <sup>(</sup>٤) رواه الترمذي (۲۰۱٦).
 (٥) رواه البخاري (۲۰۱۸) و (200۸).

 <sup>(</sup>٦) أخرجه الترمذي في الشمائل من حديث هند بن أبي هالة كما قال العراقي في تخريج الإحياء.

<sup>(</sup>٧) قال الحافظ العراقي (٢/ ٣٦٥) رواه الطبراني ومن طريقة أبو نعيم في دلاً ثل النبوة من حديث علمي بن أبي طالب.

 <sup>(</sup>٨) أخرجه الترمذي (٢٤٩٢) وأبو داود (٤٧٩٤) وهو حديث حسن.
 من حديث أنس كان إذا استقبل رجل فصافحه لا ينزغ يده حتى يكون الرجل الذي ينزغ.

<sup>(</sup>٩) أخرجه أبو داود (٤٧٧٥) والنسائي (٣٣/٨ ـ ٣٤) من حديث أبي هريرة أبي ذر قال: كان النبي 幽 يجلس بين ظهراني أصحابه..».

<sup>(</sup>١٠) قال الحافظ العراقي (٢/ ٣٦٦) رواه الترمذي في الشمائل من حديث علي.

 <sup>(</sup>١١) قال الحافظ العراقي: أخرجه الترمذي في الشمائل من حديث هند بن أبي هالة ورواه أيضاً أحمد
 (٨٦/٥ ـ ٨٨) بلفظ وجزيل الصمت.

<sup>(</sup>١٢) رواه الترمذي (٣٦٤٣) من حديث عائشة وأبو داود (٤٨٣٩).

وكان يعفو مع القدرة <sup>(١)</sup> ، ولا يواجه أحداً بما يكره <sup>(٢)</sup> .

وكان أصدق الناس لهجة، وأوفاهم ذمة، وألينهم عريكة، وأكرمهم عشرة، ومن رآه بديهة هابه، ومن خالطه معرفة أحبه (٣)، وكان أصحابه إذا تكلموا في أمر الدنيا تحدث معهم، وكانوا يتذاكرون أمر الجاهلية فيتضاحكون ويتبسم.

وكان أشجع الناس (٤) قال بعض أصحابه: كنا إذا [احمرت الحدق، واشتد] البأس اتقينا برسول الله ﷺ (٥)، ولم يكن بالطويل البائن ولا بالقصير، كان ربعة من القوم (١)

وكان أزهر اللون ولم يكن بالأدم (٧) .

وكان رجل الشعر، ليس بالسبط (<sup>۸)</sup> ولا الجعد القطط (<sup>۹)</sup>، وكان شعره إلى شحمة أذنه (۱۰).

وكان واسع الجبهة، أزج الحواجب(١٠)، أدعج العينين(١٠)، أهدب الأشفار(١٠٠، أقنى العرنين(١٠)، سهل الخدين(١٠٠، كث اللحية(١٠)، كأن عنقه جيد دمية(١٠)، عريض الصدر،

<sup>(</sup>١) من ذلك ما رواه البخاري (٣٩٠٦) ومسلم (٨٤٣) في حديث غورث بن الحارث حين خلي سبيله.

 <sup>(</sup>٢) قال الحافظ العراقي (٢/٣٧٨) رواه أبو داود والترمذي في الشمائل والنسائي في اليوم والليلة من حديث أنس وإسناده ضعيف وفيه دخل رجل وعليه صفرة فكرهه فلم يقل شيئاً حتى خرج فقال لبعض القوم: «لو قلتم لهذا أن يدع هذه..».

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (٣٦٤١ ـ ٣٦٤٢) وهو حديث حسن.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٢٧٠٢١) ومسلم (٢٣٠٧) من حديث أنس.

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم (١٧٧٦) والنسائي.

<sup>(</sup>٢) قَالَ الحافظُ العراقي (٣٨١/٢) رواه أبو نعيم في دلائل النبوة من حديث عائشة فيه صبيح بن عبد الله منكر الحديث قاله الخطيب.

 <sup>(</sup>٧) قال الحافظ العراقي (٣٨١/٢). روى الترمذي في الشمائل من حديث ابن أبي هالة «أزهر اللون واسع، الجبين».

<sup>(</sup>A) شعر سبط: سائل ليست فيه جعود. أنظر جامع الأصول (٢٢٦/١١).

رمى شعر قطط: شديد الجعودة.

<sup>(</sup>١٠) رواه البخاري (٣٥٤ و ٥٥٠٠) ومسلم (٢٣٣٨) وأبو داود (٤١٨٥ ــ ٤١٨٦) والنسائي (١٨٣/٨).

<sup>(</sup>١١) الزجج رقة لحظ الحاجبين ودقتهما وطولهما لسان العرب مادة تزجج (٢٨٧/٢).

<sup>(</sup>١٢) الدعج في العين: شدة سوادها. جامع الأصول (٢٢٦/١١).

<sup>(</sup>١٣) الذي شعر أجفانه كثير مستطيل وأشفار العين الشعر المحيط بالعين. جامع الأصول (٢٢٦/١١).

<sup>(</sup>١٤) العرنين: الأنف لسان العرب (١٣/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>١٥) سهل الخدين: أن يكونا مستطيلين دون ارتفاع. (١٦) كثير شعرها جامع الأصول (٢٢٣/١١).

<sup>(</sup>١٧) الدمية: الصورة المصورة لأنه يبالغ في تحسينها لسان العرب (٢٧١/١٤) مادة دمي.

سواء البطن والصدر، رحب الراحة، طويل الزندين(١)، كفه ألين من الحرير ﷺ (٧).

#### وأما معجزاته ﷺ

فإن من شاهد أحواله وسمع أخباره المشتملة على أخلاقه وأفعاله وآدابه وبدائع تدبيره لمصالح الخلق ومحاسن إشارته في تفصيل ظاهر الشرع الذي تعجز العقلاء والفصحاء عن إدراك أوائل دقائقها في طول أعمارهم، لم يبق عنده ريب في أن ذلك لم يكن مكتسبأ بحيلة، وأنه لا يتصور ذلك إلا بالاستمداد من تأييد سماوي وقوة إلهية، وإن ذلك لا يصح لملبس ولا كذاب، بل كانت شمائله وأحواله شواهد قاطعة بصدقه.

ومن أعظم معجزاته، وأوضح دلالته القرآن العزيز الذي عجز الخلائق عن الإتيان بمثله، ومعجز كل نبى انقضى بذهابه، وهذا المعجز باق أبداً.

ومن معجزاته انشقاق القمر (٣) ، ونبع الماء من بين أصابعه (٤) ، وإطعامه الخلق الكثير من الطعام اليسير (٩) ، ورميه بحصيات يسيرة فوصلت إلى أعين الخلق الكثير (١) ، وردً عين الجذع إليه كما يحن العشار (٧) ، وإخباره بالغائبات فكانت كما قال (٨) ، وردً عين قتادة بيده فكانت أحسن عينيه (٩) ، وتفل في عين علي رضي الله عنه وهو أرمد فصح من وقته (١٠) ، إلى غير ذلك من المعجزات التي شاعت ولم يوجد سبيل إلى كتمانها ، نسأل الله يوفقنا للاقتداء بأخلاقه وصفاته ، إنه كريم مجيب ، والحمد لله رب العالمين .

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٣٦٤١\_٣٦٤٢) وهو حديث حسن.

 <sup>(</sup>۲) روى البخاري (۳۳٦٨) ومسلم (۲۳۳۰) والترمذي (۲۰۱٦) عن أنس رضي الله عنه قال: «ما مسست ديباجة ولا حريراً ألين من كف رسول الله ﷺ».

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٤٣٧) ومسلم (٢٨٠٠) والترمذي (٣٤٨١).

<sup>(\$)</sup> رواه البخاري (٣٣٧٩) ومسلم (٢٢٧٩) ومالك (٣٢/١) والنسائي (١٠/١) والترمذي (٣٦٣٥).

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (٣٣٨٥) ومسلم (٢٠٤٠) ومالك (٢٧/٢) والترمذي (٣٦٣٤).

 <sup>(</sup>٦) عزاه الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٦٤/٦) إلى الطبراني من حديث ابن عباس وقال رجاله رجال الصحيح . وأنزل الله في شأن هذه الرمية ﴿ وما رميت إذا رميت ولكن لله رمي) (الأنفال/١٧).

<sup>(</sup>۷). أخرجه البخاري (۸۷٦). والنسائي (۱۰۲/۳).

 <sup>(</sup>٨) فمنها ما رواه البخاري (٣٤٢٣) ومسلم (٢٩١٨) والترمذي (٢١٣٧). من حديث أبي هريرة هإذا هلك كسرى فلا كسرى بعده وإذا هلك قيصر فلا قيصر بعده.

<sup>(</sup>٩) قال الحافظ العراقي (٢/ ٣٨٤) رواه البيهقي. وأبو نعيم كلاهما في دلائل النبوة.

<sup>(</sup>١٠) رواه البخاري (٣٩٧٣) ومسلم (٢٤٠٤) والترمذي (٣٧٢٦).

# كتاب شرح عجائب القلوب آخر الربع الثاني، وهو الأول من ربع المهلكات

اعلم أن أشرف ما في الإنسان قلبه، فإنه العالم بالله، العامل له، الساعي إليه، المقرب المكاشف بما عنده، وإنما الجوارح أتباع وخدام له يستخدمها استخدام الملوك للعبيد.

ومن عرف قلبه عرف ربه، وأكثر الناس جاهلون بقلوبهم ونفوسهم، والله يحول بين المرء وقلبه، وحيلولته أن يمنعه من معرفته ومراقبته، فمعرفة القلب وصفاته أصل الدين، وأساس طريق السالكين.

#### فصسل

اعلم أن القلب بأصل فطرته قابل للهدى، وبما وضع فيه من الشهوة والهوى، ماثل عن ذلك، والتطارد فيه بين جندي المدلائكة والشياطين دائم، إلى أن ينفتح القلب لأحدهما، فيتمكن، ويستوطن، ويكون اجتياز الثاني اختلاساً، كما قال تعالى: ﴿ مِن شَرِّ الْوَسَواسِ الْخَنَامِينِ ﴾ (١)، وهو الذي إذا ذكر الله خنس، وإذا وقعت الغفلة انبسط، ولا يطرد جند الشياطين من القلب إلا ذكر الله تعالى، فإنه لا قرار له مع الذكر.

واعلم أن مثل القلب كمثل حصن، والشيطان عدو يريد أن يدخل الحصن، ويملكه، ويستولي عليه، ولا يمكن حفظ الحصن إلا بحراسة أبوابه، ولا يقدر على حراسة أبوابه من لا يعرفها، ولا يتوصل إلى دفع الشيطان إلا بمعرفة مداخله، ومداخل الشيطان وأبوابه صفات العبد، وهي كثيرة، إلا أنا نشير إلى الأبواب العظيمة الجارية مجرى الدروب التي لا تضيق عن كثرة جنود الشيطان.

<sup>(</sup>١) الناس، الآية: ٥.

فمن أبوابه العظيمة: الحسد، والحرص، فمتى كان العبد حريصاً على شيء، أعماه حرصه وأصمه، وغطى نور بصيرته التي يعرف بها مداخل الشيطان.

وكذلك إذا كان حسوداً، فيجد الشيطان حينئذ الفرصة، فيحسن عند الحريص كل ما يوصله إلى شهوته، وإن كان منكراً أو فاحشاً.

ومن أبوابه العظيمة: الغضب، والشهوة، والحدة، فإن الغضب غول العقل، وإذا ضعف جند العقل هجم حينئذ الشيطان فلعب بالإنسان. وقد روي أن إبليس يقول: إذا كان العبد حديداً، قلبناه كما يقلب الصبيان الكرة.

ومن أبوابه: حب التزيين في المنزل والثياب والأثاث، فلا يزال يدعو إلى عمارة الدار وتزيين سقوفها وحيطانها، والـتزين بالثياب، والأثاث، فيخسر الإنسان طول عمره في ذلك.

ومن أبوابه: الشبع، فإنه يقوي الشهوة، ويشغل عن الطاعة.

ومنها: الطمع في الناس، فإن من طمع في شخص، بالغ بالثناء عليه بما ليس فيه، وداهنه، ولم يأمره بالمعروف، ولم ينهه عن المنكر.

ومن أبوابه: العجلة، وتبرك التثبت، وقد قبال النبي ﷺ: « العجلة من الشيطان، والتأنى من الله تعالى الأ.).

ومن أبوابه: حب المال، ومتى تمكن من القلب أفسده، وحمله على طلب المال من غير وجهه، وأخرجه إلى البخل، وخوفه الفقر، فمنع الحقوق اللازمة.

ومن أبوابه: حمل العوام على التعصب في المذاهب، دون العمل بمقتضاها.

ومن أبوابه أيضاً: حمل العوام على التفكر في ذات الله تعالى، وصفاته، وفي أمور لا تبلغها عقولهم حتى يشككهم في أصل الدين.

ومن أبوابه: سوء الظن بالمسلمين، فإن من حكم على مسلم بسوه ظنه، احتقره وأطلق فيه لسانه، ورأى نفسه خيراً منه، وإنما يترشح سوء الظن بخبث الظان، لأن المؤمن يطلب المعاذير للمؤمن، والمنافق يبحث عن عيوبه.

وينبغي للإنسان أن يحترز من مواقف النهم، لئلا يساء به الظن، فهذا طرف من ذكر مداخل الشيطان، وعلاج هذه الأفات سد المداخل بتطهير القلب من الصفات المذمومة، وسيأتي الكلام على هذه الصفات إن شاء الله تعالى مفصلاً.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (١٧) في الإيمان. ورواه الترمذي (٢٠١٢).

وإذا قُلِعت عن القلب أصول هذه الصفات، بقي للشيطان بالقلب خطرات واجتيازات من غير استقرار، فيمنعه من ذلك ذكر الله تعالى، وعمارة القلب بالتقوى.

ومثل الشيطان كمثل كلب جائع يقرب منك، فإن لم يكن بين يديك لحم وخبر، فإنه ينزجر بأن تقول له: إخسا، وإن كان بين يديك شيء من ذلك وهو جائع، لم يندفع عنك بمجرد الكلام، فكذلك القلب الخالي عن قوت الشيطان ينزجر عنه بمجرد الذكر.

فأما القلب الذي غلب عليه الهوى، فإنه يرفع الذكر إلى حواشيه، فلا يتمكن الذكر من سويدائه، فيستقر الشيطان في السويداء.

وإذا أردت مصداق ذلك، فتأمل هذا في صلاتك، وانظر إلى الشيطان كيف يحدث قلبك في مثل ذلك الموطن، بذكر السوق، وحساب المعاملين، وتدبير أمر الدنيا.

واعلم أنه قد عفي عن حديث النفس، ويدخل في ذلك ما هممت به، ومن ترك ذلك خوفاً من الله تعالى كتبت له حسنة، وإن تركه لعائق، رجونا له المسامحة، إلا أن يكون عزماً، فإن العزم على الخطيئة خطيئة، بدليل قوله ﷺ: « إذا التقى المسلمان بسيفهما فالقاتل والمقتول في النار، قيل: ما بال المقتول؟ قال: إنه كان حريصاً على قتل صاحبه (۱).

وكيف لا تقع المؤاخذة بالعزم، والأعمال بالنية، وهل الكبر والرياء والعجب إلا أمور باطنة؟ ولو أن إنساناً رأى على فراشه أجنبية ظنها زوجته لم يأثم بوطئها، ولو رأى زوجته وظنها أجنبية أثم بوطئها، وكل هذا متعلق بعقد القلب.

#### فصسل

وقد ورد في الحديث أن النبي ﷺ كان يقول: « يا مقلب القلوب ثبت قلوبنا على دينك(٢٠)، يا مصرف القلوب اصرف قلبنا إلى طاعتك(٢٠)».

وفي حديث آخر: « مثل القلب كمثل ريشة بأرض فلاة تقلبها الرياح ١٤٠٠.

واعلم أن القلوب في الثبات على الخير والشر والتردد بينهما ثلاثة:

الأول: قلب عمر بالتقوى، وزكي بالرياضة، وطهر عـن خبائث الأخلاق، فتنفرج فيه

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣١) ومسلم (٢٨٨٨).

<sup>(</sup>٢) هذا الجزء رواه الترمذي (٢١٤١) وقال هذا حديث حسن صحيح ورواه أحمد (٢١٢/٣ ـ ٢٥٧).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٦٥٤).

<sup>(\$)</sup> رواه ابن ماجه (۸۸).

خواطر الخير من خزائن الغيب، فيمده الملك بالهدي.

القلب الثاني: قلب مخذول، مشحون بالهوى، مندس بالخبائث، ملوث بالأخلاق الذميمة، فيقوى فيه سلطان الشيطان لاتساع مكانه، ويضعف سلطان الإيمان، ويمتلىء القلب بدخان الهوى، فيعدم النور، ويصير كالعين الممتلئة بالدخان، لا يمكنها النظر، ولا يؤثر عنده زجر ولا وعظ.

والقلب الثالث: قلب يبتدىء فيه خاطر الهوى، فيدعوه إلى الشر، فيلحقه خاطر الإيمان، فيدعوه إلى الخير.

مثاله: أن يحمل الشيطان حملة على العقل، ويقوي داعي الهوى، ويقول: أما ترى فلاناً وفلاناً كيف يطلقون أنفسهم في هواها، حتى يعد جماعة من العلماء، فتميل النفس إلى الشيطان، فيحمل الملك حملة على الشيطان، ويقول: هل هلك إلا من نسي العاقبة، فلا تغتر بغفلة الناس على أنفسهم، أرأيت لو وقفوا في الصيف في الشمس ولك بيت بارد، أكنت توافقهم أم تطلب المصلحة؟ أفتخالفهم في حر الشمس، ولا تخالفهم فيما يؤول إلى النار؟ فتميل النفس إلى قول الملك، ويقع التردد بين الجندين، إلى أن يغلب على القلب ما هو أولى به، فمن خلق للخير يسر له، ومن خلق للشر يسر له: ﴿فَمَن يُودِاللّهُ أَن يَهْدِيكُمُ وَمَن حَلَدُ للشريس له: ﴿فَمَن يُودِاللّهُ أَن يَهْدِيكُمُ وَمَن حَلَق للشر يسر له: ﴿فَمَن يُودِاللّهُ أَن يَهْدِيكُمُ وَمَن حَلَدَ للشريس له: فَمَن عَلْم وَقَنا لما تحبه وترضاه.

<sup>(</sup>١) الأنعام، الآية: ١٢٥.

# كتاب رياضة النفس وتهذيب الخلق ومعالجة أمراض القلب

وذلك في فصول.

اعلم أن الخلق الحسن صفة الأنبياء والصديقين، وأن الأخلاق السيئة سموم قاتلة، تنخرط بصاحبها في سلك الشيطان، وأمراض تفوت جاه الأبد، فينبغي أن تعرف العلل ثم التشمير في معالجتها، ونحن نشير إلى جمل من الأمراض، وكيفية معالجتها في الجملة من غير تفصيل، فإن ذلك يأتي مبيناً إن شاء الله تعالى.

# الفصل الأول في فضيلة حسن الخلق وذم سوء الخلق

وقد ذكر شيء من ذلك في آداب الصحبة.

واعلم أن الناس قد تكلموا في حسن الخلق متعرضين لثمرته لا لحقيقته، ولم يستوعبوا جميع ثمراته، بل ذكر كل منهم ما حضر في ذهنه. وكشف الحقيقة في ذلك أن يقال: كثيراً ما يستعمل حسن الخلق مع الخلق، فيقال: فلان حسن الخلق والخلق، أي حسن الظاهر والباطن، فالمراد بالخلق: الصورة الظاهرة، والمراد بالخلق: الصورة الباطنة، وذلك أن الإنسان مركب من جسد ونفس.

فالجسد مدرك بالبصر، والنفس مدركة بالبصيرة، ولكل واحدة منهما هيئة وصورة، إما جميلة أو قبيحة، والنفس المدركة بالبصيرة أعظم قدراً من الجسد المدرك بالبصر، ولذلك عظم الله سبحانه وتعالى أمره فقال: ﴿إِنّي خالق بشراً من طين، فإذا سويته ونفخت فيه من روحي﴾(١)، فنبه على أن الجسد منسوب إلى الطين، والروح منسوب إليه سبحانه وتعالى،

<sup>(</sup>١) ص، الأيتان: ٧١، ٧٢.

فالخلق عبارة عن هيئة للنفس راسخة تصدر عنها الأفعال بسهولة ويسر من غير حاجة إلى فكر وروية، فإن كانت قبيحة سميت خلقاً حسناً، وإن كانت قبيحة سميت خلقاً سيئاً.

وقد زعم بعض من غلبت عليه البطالة فاستثقل الرياضة، أن الأخلاق لا يتصور تغييرها، كما لا يتصور تغيير صورة الظاهر.

والجواب: أنه لو كانت الأخلاق لا تقبل التغيير لم يكن للمواعظ والوصايا معنى، وكيف تنكر تغيير الأخلاق ونحن نرى الصيد الوحشي يستأنس، والكلب يعلم ترك الأكل، والفرس تعلم حسن المشي وجودة الإنقياد، إلا أن بعض الطباع سريعة القبول للصلاح، وبعضها مستصعبة.

وأما خيال من اعتقد أن ما في الجبلة لا يتغير، فاعلم أنه ليس المقصود قمع هذه الصفات بالكلية، وإنما المطلوب من الرياضة رد الشهوة إلى الإعتدال الذي هو وسط بين الإفراط والتفريط، وأما قمعها بالكلية فلا، كيف والشهوة إنما خلقت لفائدة ضرورية في الجبلة، ولو انقطعت شهوة الطعام لهلك الإنسان، أو شهوة الوقاع لانقطع النسل، ولو انعدم الغضب بالكلية، لم يدفع الإنسان عن نفسه ما يهلكه. وقد قال الله تعالى: ﴿أَشِدَآهُ عَلَى الْحُفْرِ، وقال الله تعالى: ﴿ وَالْحَفْرِ، وقال الله تعالى: ﴿ وَالْحَفْرِ، وقال تعالى: ﴿ وَالْحَفْرِ، وقال العَفْبِ، ولو بطل الغضب المتنع جهاد الكفار، وقال تعالى: ﴿ وَالْحَكَ ظِمِينَ ٱلْفَرَيَّ لَلْهُ وَاللهِ عَلَى الفاقدين الغيظ.

وكذلك العطلوب في شهوة الطعام الاعتدال دون الشره والتقلل. قال الله تعالى: 
وكذلك العطلوب في شهوة الطعام الاعتدال دون الشره والتقلل. قال الغضب والشهوة، حسن أن يبالغ في ذمهما على الإطلاق ليرده إلى التوسط، ومما يدل على أن المراد من الرياضة الاعتدال أن السخاء خلق مطلوب شرعا، وهو وسط بين طرفي التقتير والتبذير وقد أثنى الله عليه بقوله: ﴿ وَالْذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِقُوا وَلَمْ يَفْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ وَالتبذير وقد أثنى الله عليه بقوله: ﴿ وَالْذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِقُوا وَلَمْ يَفْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ وَالتبذير وقد النف الفطرة منحة من الخالق، فكم من صبي يخلق صادقاً سخياً حليماً، وتارة يحصل بالإكتساب، وذلك بالرياضة، وهي حمل النفس على الأعمال الجالبة للخلق المطلوب، فمن أراد تحصيل خلق النبود، فليتكلف فعل الجواد من البذل ليصير ذلك طبعاً له.

(٣) الأعراف، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>١) الفتح، الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٤) الفرقان، الآية: ٦٧.

<sup>(</sup>٢) آل عَمران، الآية: ١٣٤.

وكذلك من أراد التواضع تكلف أفعال المتواضعين، وكذلك جميع الأخلاق المحمودة، فإن للعادة أثراً في ذلك، كما أن من أراد أن يكون كاتباً تعاطى فعل الكتابة، أو فقيها تعاطى فعل الفقه، إلا أنه لا ينبغي أن يطلب تأثير ذلك في يومين أو ثلاثة، وإنما يؤثر مع الدوام، كما لا يطلب في النمو علو القامة في يومين أو ثلاثة. وإنما يؤثر مع الدوام، كما لا يطلب في النمو علو القامة في يومين أو ثلاثة. وللدوام تأثير عظيم.

وكما لا ينبغي أن يستهان بقليل الطاعات، فإن دوامها يؤثر، وكذلك لا يستهان بقليل الذنوب.

وكما أن تعاطي أسباب الفضائل يؤثر في النفس ويغير طبعها، فكذلك مساكنة الكسل أيضاً يصير عادة، فيحرم بسببه كل خير.

وقد تكتسب الأخلاق الحسنة بمصاحبة أهل الخير، فإن الطبع لص يســرق الخير والشر.

قلت: ويؤيد ذلك قوله ﷺ: «المرء على دين خليله فلينظر أحدكم من يخالل»(١).

### الفصل الثاني في بيان الطريق إلى تهذيب الأخلاق

قد عرفت أن الاعتدال في الأخلاق هو صحة في النفس، والميل عن الاعتدال سقم ومرض، فاعلم أن مثال النفس في علاجها كالبدن في علاجه، فكما أن البدن لا يخلق كاملًا، وإنما يكمل بالتربية بالغذاء، كذلك النفس تخلق ناقصة قابلة للكمال، وإنما تكمل بالتزكية وتهذيب الأخلاق، والتغذية بالعلم.

وكما أن البدن إذا كان صحيحاً، فشأن الطبيب العمل على حفظ الصحة، وإن كان مريضاً، فشأنه جلب الصحة إليه، كذلك النفس إذا كانت زكية طاهرة مهذبة الأخلاق، فينبغي أن يسعى بحفظها وجلب مزيد القوة إليها، وإن كانت عديمة الكمال، فينبغي أن يسعى بجلب ذلك إليه.

وكما أن العلة الموجبة لمرض البدن لا تعالج إلا بضدها، إن كانت من حرارة فبالبرودة وإن كانت من البرودة وإن كانت من مرض فبالبرودة وإن كانت من البرودة فبالحرارة، فكذلك الأخلاق الرذيلة التي هي من مرض القلب، علاجها بضدها، فيعالج مرض الجهل بالعلم، ومرض البخل بالسخاء، ومرض الكبر بالتواضع، ومرض الشره بالكف عن المشتهى.

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٤٨٣٣) والترمذي (٢٣٧٩) وأحمد (٣٣٤/٣) وإسناده حسن.

وكما أنه لا بد من احتمال مرارة الدواء، وشدة الصبر عن المشتهيات لصلاح الأبدان المريضة، فكذلك لا بد من احتمال مرارة المجاهدة، والصبر على مداواة مرض القلب، بل أولى، فإن مرض البدن يخلص منه بالموت، ومرض القلب عذاب يدوم بعد الموت أبداً.

وينبغي للذي يطبُّ نفوس المريدين أن لا يهجم عليهم بالرياضة في فن مخصوص، حتى يعرف أخلاقهم وأمراضهم، إذ ليس علاج كل مريض واحداً، فإذا رأى جاهلًا بالشرع علمه، وإذا رأى متكبراً حمله على ما يوجب التواضع، أو شديد الغضب ألزمه الحلم.

وأشد حاجة الرائض لنفسه، قوة العزم، فمتى كان متردداً بَعُدَ فلاحُه، ومتى أحس من نفسه ضعف العزم تصبّر، فإن نقصت عزيمتها عاقبها لئلا تعاود، كما قال رجل لنفسه: تتكلمين فيما لا يعنيك؟ لأعاقبنك بصوم سنة.

# الفصــل الثالث في علامات مرض القلب وعودة إلى الصحة وبيان الطريق إلى معرفة الإنسان عيوب نفسه

اعلم ان كل عضو خلق لفعل خاص، فعلامة مرضه أن يتعذر منه ذلك الفعل، أو يصدر منه مع نوع من الاضطراب، فمرض اليد تعذر البطش، ومرض العين تعذر الإبصار، ومرض القلب أن يتعذر عليه فعله الخاص به الذي خلق لأجله، وهو العلم والحكمة والمعرفة، وحب الله تعالى وعبادته، وإيثار ذلك على كل شهوة.

فلو أن الإنسان عرف كل شيء ولم يعرف الله سبحانه، كان كأنه لم يعرف شيئاً.

وعلامة المعرفة: الحب، فمن عرف الله أحبه، وعلامة المحبة أن لا يؤثر عليه شيئًا من المحبوبات، فمن آثر عليه شيئًا من المحبوبات فقلبه مريض، كما أن المعدة التي تؤثر أكل الطين على أكل الخبز، وقد سقطت عنها شهوة الخبز مريضة.

ومرض القلب خفي قد لا يعرفه صاحبه، فلذلك يغفّل عنه، وإن عرفه صعب عليه الصبر على مرارة دوائه، لأن دواءه مخالفة الهوى، وإن وجد الصبر لم يجد طبيباً حاذقاً يعالجه، فإن الأطباء هم العلماء، والمرض قد استولى عليهم، والطبيب المريض قلما يلتفت إلى علاجه، فلهذا صار الداء عضالاً، واندرس هذا العلم، وأنكر طب القلوب ومرضها بالكلية، وأقبل الناس على أعمال ظاهرها عبادات وباطنها عادات فهذه علامة أصل المرض.

وأما عافيته وعوده إلى الصحة بعد المعالجة، فهو أن ينظر إلى العلة، فإن المرض داء البخل، فعلاجه بذل المال، ولكنه لا يسرف، ويصير إلى حد التبذير، فيحصل داء آخر فيكون كمن يعالج البرودة بالحرارة الغالبة حتى تغلب الحرارة، فيكون دامًا أيضاً، بل المطلوب الاعتدال.

وإذا أردت أن تعرف الوسط، فانظر إلى نفسك، فإن كان إمساك المال وجمعه ألذ عندك، وأيسر عليك من بذله لمستحقه، فاعلم أن الغالب عليك خلق البخل، فعالج نفسك على البذل، وإن صار البذل للمستحق ألذ عندك، وأخف عليك من الإمساك، فقد غلب عليك التبذير، فارجع إلى المواظبة على الإمساك، ولا تزال تراقب نفسك، وتستدل على خلقك بتيسير الأفعال وتعسيرها، حتى تنقطع علاقة قلبك عن المال، فلا تميل إلى بذله ولا إمساكه، بل يصير عندك كالماء، فلا تطلب فيه إمساكه لحاجة محتاج، أو بذله لحاجة محتاج، فكل قلب صار كذلك، فقد جاء الله سليماً في هذا المقام.

ويجب أن يكون سليماً عن سائر الأخلاق، حتى لا تكون له علاقة بشيء من الدنيا، حتى ترتحل النفس عن الدنيا منقطعة العلائق منها، غيىر ملتفتة إليها، ولا متشوفة إلى أسبابها، فحينئذ ترجع إلى ربها رجوع النفس المطمئنة.

ولما كان الوسط الحقيقي بين الطرفين في غاية الغموض، بل هو أدق من الشعر، وأحد من السيف، فلا جرم من استوى على هذا الصراط المستقيم في الدنيا، جاز على مثل هذا الصراط في الأخرة، ولأجل عسر الاستقامة أمر العبد أن يقول في كل يوم مرات: ﴿ إهدنا الصراط المستقيم ﴾، ومن لم يقدر على الاستقامة، فليجتهد على القرب من الاستقامة فإن النجاة بالعمل الصالح.

ولا تصدر الأعمال المسالحة إلا عن الأخلاق الحسنة، فليتفقد كل عبد صفاته وأخلاقه، وليشتغل بعلاج واحد بعد واحد، وليصبر ذو العزم على مضض هذا الأمر، فإنه سيحلو كما يحلو الفطام للطفل بعد كراهته له، فلو رد إلى الثدي لكرهه، ومن عرف قصر العمر بالنسبة إلى مدة حياة الأخرة. حمل مشقة سفر أيام لتنعم الأبد، فعند الصباح يحمد القوم السرى.

واعلم أن الله تعالى إذا أراد بعبد خيراً بصره بعيوب نفسه، فمن كملت بصيرته لم تخف عليه عيوبه، وإذا عرف العيوب أمكنه العلاج، ولكن أكثر الناس جاهلون بعيوبهم، يرى أحدهم القذى في عيـن أخيه ولا يرى الجذع في عينه.

فمن أراد الوقوف على عيب نفسه، فله في ذلك أربع طرق:

الطريقة الأولى: أن يجلس بين يدي شيخ بصير بعيوب النفس، يعرفه عيوب نفسه وطرق علاجها، وهذا قد عز في هذا الزمان وجوده، فمن وقع به، فقد وقع بالطبيب الحاذق فلا ينبغي أن يفارقه.

الطريقة الثانية: أن يطلب صديقاً صدوقاً بصيراً متديناً، وينصبه رقيباً على نفسه لينبهه على المكروه من أخلاقه وأفعاله.

وقد كان أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه يقول: رحم الله امرءاً أهدى إلينا عيوبنا.

وسأل سلمان رضي الله عنه لما قدم عليه عن عيوبه، فقال: سمعت أنك جمعت بين إدامين على مائدة، وأن لك حلتين: حلة بالليل، وحلة بالنهار، فقال: هل بلغك غير هذا؟ قال: لا، قال: أما هذان فقد كفيتهما.

وكان عمر رضي الله عنه يسأل حذيفة: هل أنا من المنافقين؟ وهذا لأن كل من علت مرتبته في اليقظة زاد اتهامه لنفسه، إلا أنه قد عز في هذا الزمان وجود صديق على هذه الصفة، لأنه قل في الأصدقاء من يترك المداهنة، فيخبر بالعيب، أو يترك الحسد، فلا يزيد على قدر الواجب.

وقد كان السلف يحبون من ينبههم على عيوبهم، ونحن الآن في الغالب أبغض الناس إلينا من يعرفنا عيوبنا.

وهذا دليل على ضعف الإيمان، فإن الأخلاق السيئة كالعقارب، ولو أن منبهاً نبهنا على أن تحت ثوب أحدنا عقرباً لتقلدنا له منة، واشتغلنا بقتلها، والأخلاق الرديئة أعظم ضرراً من العقرب على ما لا يخفى.

الطريقة الثالثة: أن يستفيد معرفة عيوب نفسه من ألسنة أعدائه، فإن عين السخط تبدي المساوى، وانتفاع الإنسان بعدو مشاجر يذكر عيوبه، أكثر من انتفاعه بصديق مداهن يخفى عنه عيوبه.

الطريقة الرابعة: أن يخالط الناس، فكل ما يراه مذموماً فيما بينهم، يجتنبه.

#### فصــل

وقد ذكرنا أن شهوات النفوس لم توضع إلا لفائدة، إذ لولا شهوة المطعم ما حصل تناول الغذاء، ولولا شهوة الجماع لانقطع النسل، وإنما المذموم فضول الشهوات وطغيانها،

وثمة قوم لم يفهموا هذا القدر، فأخذوا يتركون كل ما تشتهيهِ النفس، وهذا طلب لها بإسقاط حقها، فإن لها حقاً بدليل قوله ﷺ: ﴿ إِنْ لَنَفْسُكُ عَلَيْكُ حَقّاً ، (١) حتى إِنْ قِائلًا منهم يقول: لى كذا، وكذا سنة أشتهي كذا، فبلا أتناوله، وهذا انحراف عن الحلِّ، وخبلاف سنة رَسُولُ الله ﷺ، فإنه يتناولُ المشتهى من الحلو والعسل وغيرهما، فلا يلتفت إلى زاهد قل علمه، فحرم نفسه حظها من المشتهى على الإطلاق، فإنه إلى الظلم أقرب منه إلى العدل، وإنما يترك المشتهى إذا صعبت الطريق إليه، مثل أن لا يحصل إلا بوجه مكروه، أو يخاف من تناوله انحلال عزمه، فتطمع النفس في استدامته، أو يحذر من ذلك زيادة شبع، فيثقله عن عبادته، فأما تناوله في بعض الأوقات لَتقوية النفس، فذلك كالطب للمريض، يمدح ولا يذم، ولا بأس بالرفق بالنفس لتقوى على السلوك.

### بيان علامات حسن الخلق

ربما جاهد المريد نفسه حتى ترك الفواحش والمعاصي، ثم ظن أنه قد هذب خلقه، واستغنى عن المجاهدة، وليس كذلك، فإن حسن الخلق هو مجموع صفات المؤمنين، وقد وصفهم الله تعالى فقال: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾ (٢) إلى قوله: ﴿ أُوْلَيِّكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقًّا ﴾ (٣) ، وقال: ﴿ ٱلتَّلَيْمُونَ ٱلْعَكِيدُونَ ﴾ (١) إلى قوله: ﴿ وَبَشْهُ الْمَوْمَنِينَ ﴾ ، وقال: ﴿ قَدْأَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ (\*) إلى قوله : ﴿ أُولَكِمْكَ هُمُ ٱلْوَرِثُونَ ﴾ (١) ، وقال: ﴿ وَعِبَادُٱلرِّحْمَانِٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَىٱلْأَرْضِ هَوْنَــًا ﴾(٧) إلى آخر السورة، فمن أشكل عليه حاله، فليعر نفسه على هذه الآيات، فوجود جميع هذه الصفات علامة حسن الخلق، وفقد جميعها علامة سوء الخلق، ووجود بعضها دون البعض يدل على البعض دون البعض، فلشتغل بحفظ ما وجده وتحصيل ما فقده.

وقد وصف رسول الله ﷺ المؤمن بصفات كثيرة، وأشار بها إلى محاسن الأخلاق. ففي «الصحيحين»(٨) من حديث أنس رضي الله عنه، أن النبي ﷺ قال: و والذي

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۱۰۲).

<sup>(</sup>٥) المؤمنون، الآية: ١.

<sup>(</sup>٢) الأنفال، الآية: ٢. (٦) المؤمنون، الآية: ١٠. (٣) الأنفال، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٧) الفرقان، الآية: ٦٣. (٤) التونة، الأية: ١١٢.

<sup>(</sup>٨) رواه البخاري (١٣) ومسلم (٤٥) ورواه أيضاً أحمد (١٧٦/٣ ـ ٢٧٣) والترمذي (٢٥١٥) والنسائي (٨/ ١٢٥) وابن حبان (٢٣٤ ـ ٢٣٥).

نفسى بيده لا يؤمن عبد حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه ٥.

وفيهما(١) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه، عنه ﷺ أنه قال: « من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليصمت.

وفي حديث آخر: ﴿ أَكُمَلُ الْمُؤْمَنِينَ إِيمَانًا أَحْسَنُهُمُ أَخَلَاقًا ﴾(٧).

ومن حسن الخلق: احتمال الأذى، ففي «الصحيحين» (٣) أن أعرابياً جذب رداء النبي على حتى أثرت حاشيته في عاتقه عند ثم قال: يا محمد، مر لي من مال الله الذي عندك، فالتفت إليه رسول الله عندك، ثم أمر له بعطاء.

وكان إذا آذاه قومه قال: ﴿ اللَّهُمُ اغْفُرُ لَقُومِي فَإِنَّهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾.

وكان أويس القرني إذا رماه الصبيان بالحجارة يقول: يا اخوتاه، إن كان ولا بد، فارموني بالصغار لثلا تدموا ساقي فتمنعوني من الصلاة.

وخرج إبراهيم بن أدهم إلى بعض البراري، فاستقبله جندي فقال: أين العمران؟ فأشار إلى المقبرة، فضرب رأسه فشجه، فلما أخبر أنه إبراهيم، جعل يقبل يده ورجله، فقال: إنه لما ضرب رأسي، سألت الله له الجنة، لأني علمت أني أوجر بضربه إياي، فلم أحب أن يكون نصيبي منه الخير، ونصيبه مني الشر.

واجتاز بعضهم في سكة، فطرح عليه رماد من السطح، فجعل أصحابه يتكلمون. فقال: من استحق النار فصولح على الرماد، ينبغي له أن لا يغضب.

فهذه نفوس ذللت بالرياضة، فاعتدلت أخلاقها، ونقيت عن الغش بواطنها، فأثمرت الرضى بالقضاء، ومن لم يجد من نفسه بعض هذه العلامات التي وجدها هؤلاء، فينبغي أن يداوم الرياضة ليصل، فإنه بعدُ ما وصل.

### فصـــل في رياضة الصبيان في أول النشوء

اعلم أن الصبى أمانة عند والديه، وقلبه جوهرة ساذجة، وهي قابلة لكل نقش، فإن

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٦٧٣) ومسلم (٤٨).

 <sup>(</sup>٢) رواه أبو داود (٤٦٨٢) والترمذي (١٦٦٢) والحاكم (١/٣) وصححه ووافقه الذهبي وصححه ابن حبان
 (٤١٧٦) ورواه أحمد (٢/٥٥ - ٤٧٢).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (۲۹۸۰) ومسلم (۱۰۵۷).

<sup>(</sup>٤) قال في دمجمع الزوائد، (٦/١٧) رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح.

عُوِّد الخير نشأ عليه، وشاركه أبواه ومؤدبه في ثوابه، وإن عود الشر نشأ عليه، وكان الوزر في عنق وليه، فينبغي أن يصونه ويؤدبه ويهذبه، ويعلمه محاسن الأخلاق، ويحفظه من قرناء السوء، ولا يعوده التنعم، ولا يحبب إليه أسباب الزينة وأسباب الرفاهية فيضيع عمره في طلبها إذا كبر.

بل ينبغي أن يراقبه من أول عمره، فلا يستعمل في رضاعه وحضانته إلا امرأة صالحة متدينة تأكل الحلال، فإن اللبن الحاصل من الحرام لا بركة فيه، فإذا بدت فيه مخايل التمييز وأولها الحياء، وذلك علامة النجابة وهي مبشرة بكمال العقل عند البلوغ، فهذا يستعان على تأديبه بحيائه.

وأول ما يغلب عليه من الصفات شره الطعام، فينبغي أن يعلم آداب الأكل، ويعوده أكل الخبز وحده في بعض الأوقات لئلا يألف الادام فيراه كالحتم، ويقبح عنده كثرة الأكل، بأن يشبه الكثير الأكل بالبهائم، ويحبب إليه الثياب البيض دون الملونة والابريسم ويقرر عنده أن ذلك من شأن النساء والمخنثين، ويمنعه من مخالطة الصبيان الذي عودوا التنعم، ثم يشغله في المكتب بتعليم القرآن والحديث وأحاديث الأخيار، ليغرس في قلبه حب الصالحين، ولا يحفظ الأشعار التي فيها ذكر العشق.

ومتى ظهر من الصبي خلق جميل وفعل محمود، فينبغي أن يكرم عليه، ويجازى بما يفرح به، ويمدح بين أظهر الناس، فإن خالف ذلك في بعض الأحوال تغوفل عنه ولا يكاشف، فإن عاد عوتب سراً وخُوِّف من اطلاع الناس عليه، ولا يكثر عليه العتاب، لأن ذلك يهون عليه سماع الملامة، وليكن حافظاً هيبة الكلام معه.

وينبغي للأم أن تخوفه بالأب، وينبغي أن يمنع النوم نهاراً، فإنه يورث الكسل، ولا يمنع النوم ليلاً، ولكنه يمنع الفرش الوطيئة لتصلب أعضاؤه، ويتعود الخشونة في المفرش والملبس والمطعم، ويعود المشي والحركة والرياضة لئلا يغلب عليه الكسل. ويمنع أن يفتخر على أقرانه بشيء مما يملكه أبواه، أو بمطعمه أو ملبسه، ويعود التواصع والإكرام لمن يعاشره، ويمنع أن يأخذ شيئاً من صبي مثله، ويعلم أن الأخذ دناءة، وأن الرفعة في الإعطاء، ويقبح عنده حب الذهب والفضة.

ويعود أن لا يبصق في مجلسه، ولا يتمخط، ولا يتثاءب بحضرة غيره، ولا يضع رجلًا على رجل، ويمنع من كثرة الكلام. ويعود أن لا يتكلم إلا جواباً، وأن يحسن الاستماع إذا تكلم غيره ممن هو أكبر منه، وأن يقوم لمن هو فوقه ويجلس بين يديه. ويمنع من فحش الكلام، ومن مخالطة من يفعل ذلك، فإن أصل حفظ الصبيان حفظهم من قرناء السوء.

ويحسن أن يفسح له بعد خروجه من المكتب في لعب جميل، ليستريح به من تعب التاديب، كما قيل: روح القلوب تع الذكر.

وينبغي أن يعلم طاعة والديه ومعلمه وتعظيمهم.

وإذا بلغ سبع سنين أمر بالصلاة، ولم يسامح في ترك الطهارة ليتعود، ويخوف من الكذب والخيانة، وإذا قارب البلوغ، ألقيت إليه الأمور.

واعلم أن الأطعمة أدوية، والمقصود منها تقوية البدن على طاعـة الله تعالى، وأن الدنيا لا بقاء لها، وأن الموت يقطع نعيمها، وهو منتظر في كل ساعة، وأن العاقل من تزود لآخرته، فإن كان نشؤه صالحاً ثبت هذا في قلبه، كما يثبت النقش في الحجر.

قال سهل بن عبد الله: كنت ابن ثلاث سنين، وأنا أقوم بالليل أنظر إلى صلاة خالي محمد بن سوار، فقال لي خالي يوماً: ألا تذكر الله الذي خلقك؟ قلت: كيف أذكره؟ قال: قل بقلبك ثلاث مرات من غير أن تحرك لسانك: الله معي، الله ناظر إليَّ، الله شاهدي، فقلت ذلك ليالي، ثم أعلمته، فقال: قلها في كل ليلة إحدى عشر مرة. فقلت ذلك، فوقع في قلبي حلاوته، فلما كان بعد سنة، قال لي خالي: احفظ ما علمتك، ودم عليه إلى أن تدخل قبرك، فلم أزل على ذلك سنين، فوجدت له حلاوة في سري، ثم قال لي خالي: يا سهل من كان الله معه، وهو ناظر إليه، وشاهد عليه، هل يعصيه؟ إياك والمعصية ومضيت إلى المكتب، وحفظت القرآن، وأنا ابن ست سنين أو سبع، ثم كنت أصوم الدهر، وقوتي من خبز الشعير، ثم بعد ذلك كنت أقوم الليل كله.

#### فصل

واعلم أن من شاهد الآخرة بقلبه مشاهدة يقين، أصبح بالضرورة مريداً لها، زاهداً في الدنيا، فإن كان معه خرزة، فرأى جوهرة نفيسة، لم يبق له رغبة في الخرزة، فإذا قيل له: بعها بالجوهرة، أسرع في ذلك.

واعلم أن من رزقه الله تعالى الانتباه لذلك، فإن عليه لسلوك الرياضة شرطاً لا بد من تقديمه، ومعتصماً لا بد من التمسك به، وحصناً لا بد من التحصن به.

فأما الشرط، فهو رفع الحجاب بترك الذنوب.

وأما المعتصم، فشيخ يدله على الطريق لئلا تختطفه الشياطين في السبل.

وأما الحصن، فالخلوة، وعليه من الوظائف مخالفة الهوى، وكثرة الذكر والاقتصاد في الأوراد.

ومنتهى الرياضة أن يجد قلبه مع الله أبداً، ولا يمكن ذلك إلا بأن يخلو عن غيره، ولا يخلو إلا بطول المجاهدة، فهذا منهاج رياضة المريد وتربيته في التدريج، فأما تفصيل الرياضة في كل صفة، فسيأتي إن شاء الله تعالى.

. . .

# كتاب كسر الشهوتين: شهوة البطن، وشهوة الفرج

شهوة البطن من أعظم المهلكات، وبها أخرج آدم عليه السلام من الجنة، ومن شهوة البطن تحدث شهوة الفرج والرغبة في المال، ويتبع ذلك آفات كثيرة، كلها من بطر الشبع.

وفي الحديث، أن النبي رضح قال: « المؤمن يأكل في مِعي واحد، والكافر يأكل في سبعة أمعاء ١٠٠٠.

وفي حديث آخر: « ما ملأ ابن آدم وعاءً شراً من بطنه، حسب ابن آدم أكلات يُقِمُنَ صُلْبَه، فإن كان لا محالة، فثلث لطعامه، وثلث لشرابه، وثلث لنفسه ٣٤٠.

وقال عقبة الراسبي: دخلت على الحسن وهو يتغدى، فقال: هلم، فقلت: أكلت حتى لا أستطيع، فقال: سبحان الله! أو يأكل المسلم حتى لا يستطيع أن يأكل؟!.

وقد بالغ جماعة من الزهاد في التقلل من الأكل والصبر على الجوع، وقد بينا عيب ما سلكوا في غير هذا الكتاب، ومقام العدل في الأكل رفع اليد مع بقاء شيء من الشهوة، ونهاية المقام الحسن قوله ﷺ: « ثلث لطعامه، وثلث لشرابه، وثلث لنفسه ».

فالأكل في مقام العدل يصح البدن وينفي المرض، وذلك أن لا يتناول الطعام حتى يشتهيه، ثم يرفع يده وهو يشتهيه، والدوام على التقلل من الطعام يضعف القوى وقد قلل أقوام مطاعمهم حتى قصروا عن الفرائض، وظنوا بجهلهم أن ذلك فضيلة، وليس كذلك، ومن مدح الجوع، فإنما أشار إلى الحالة التي ذكرناها.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٠٦٢) في الأشربة وأحمد (٢١/٢).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (١٣٢/٤) والترمذي (٢٣٨٠) وابن ماجه (٣٣٤٩) ورواه أيضاً ابن المبارك في الزهمد (٣٠٤) وصححه ابن حبان (٢٣٦٥) والحاكم (١٣١/٤) ووافقه المذهبي. وقال الترمذي حسن صحيح.

وطريق الرياضة في كسر شهوة البطن أن من تعود استدامة الشبع، فينبغي له أن يقلل من مطعمه يسيراً مع الزمان، إلى أن يقف على حد التوسط الذي أشرنا إليه، وخير الأمور أوساطها، فالأولى تناول ما لا يمنع من العبادات، ويكون سبباً لبقاء القوة، فلا يحس المتناول بجوع ولا شبع، فحينئذ يصح البدن، وتجتمع الهمة، ويصفو الفكر، ومتى زاد في الأكل أورثه كثرة النوم، وبلادة الذهن، وذلك بتكثير البخار في الدماغ حتى يغطي مكان الفكر، وموضع الذكر، ويجلب أمراضاً أخر.

وليحذر من ترك شيئاً من الشهوات أن تتطرق إليه آفة الرياء، وقد كان بعضهم يشتري الشهوة ويعلقها في بيته وهو زاهد فيها، يستر بها زهده، وهذا هو الزهد، في الزهد بإظهار ضده، وهو عمل الصديقين، لأنه يجرع نفسه كأس الصبر مرتين، والثانية أمر.

وأما شهوة الفرج، فاعلم أن شهوة الوقاع سلطت على الأدمي لفائدتين:

إحداهما: بقاء النسل، والثانية ليدرك لذة يقيس عليها لذات الآخرة، فإن ما لم يدرك جنسه بالذوق، لا يعظم إليه الشوق، إلا أنه إذا لم ترد هذه الشهوة إلى الاعتدال، جلبت آفات كثيرة، ومحناً، ولولا ذلك ما كان النساء حبائل الشيطان.

وفي الحديث أن النبي ﷺ قال: ( ما تركت في الناس بعدي فتنة أضر على الرجال من النساء »(١).

وقال بعض الصالحين: لو اثتمنني رجل على بيت مال، لظننت أن أؤدي إليه الأمانة، ولو ائتمنني على زنجية أخلو بها ساعة واحدة، ما ائتمنت نفسي عليها.

وعن النبي ﷺ قال: « لا يخلون رجل بامرأة فإن ثالثهما الشيطان ه<sup>(٢)</sup>.

وقد ينتهي الإفراط في همذه الشهوة، حتى تصرف همة الرجل إلى كثرة التمتع بالنساء، فيشغله عن ذكر الآخرة، وربما آل إلى الفواحش، وقد تنتهي بصاحبها إلى العشق، وهو أقبح الشهوات، وأجدرها أن يستحيى منه، وقد يقع عند كثير من الناس عشق المال، والجاه واللعب بالنرد، والشطرنج، والطنبور، ونحو ذلك، فتستولي هذه الأشياء على القلوب فلا يصبرون عنها.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٧٤٢) والترمذي (٢١٩٢) وابن ماجه (٤٠٠٠).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (١١٧١) وأحمد (١٨/١ و٢٦). والقضاعي (٩٤٦).

ويسهل الاحتراز عن ذلك في بدايات الأمور، فإن آخرها يفتقر إلى علاج شديد، وقد لا ينجع، ومثاله من يصرف عنان الدابة عند توجهها إلى باب تريد دخوله، فما أهون منعها بصرف عنانها، ومثال من يعالجه بعد استحكامه، مثال من يتركها حتى تدخل الباب وتجاوزه، ثم يأخذ بذنبها يجرها إلى وراء، وما أعظم التفاوت بين الأمرين!!.

\* \* \*

### كتاب آفات اللسان

وآفاته كثيرة متنوعة، ولها في القلب حلاوة، ولها بواعث من الطبع، ولا نجاة من خطرها إلا بالصمت، فلنذكر أولاً فضيلة الصمت، ثم نتبعه بذكر الأفات مفصلة إن شاء الله تعالى.

اعلم أن الصمت يجمع الهمة ويفرغ الفكر.

وفي الحديث، أن النبي ﷺ قال: « من يضمن لي ما بين لَحْيَيْهِ، وما بين رجليه أضمن له الجنة »(١).

وفي حديث آخر: « لا يستقيمُ إيمان عبد حتى يستقيمَ قلبه، ولا يستقيمُ قلبه حتى يستقيمُ لسانُه »(٢).

وفي حديث معاذ في أخره: «كف عليك هذا »، فقلت: يـا رسـول الله، وإنـا لمؤاخذون بما نتكلم به؟ قال: « ثكلتك أمك يا معاذ، وهل يكب الناس في النـار على وجوههم، أو قال: على مناخرهم، إلا حصائد السنتهم؟»(٣).

وفي حديث آخر: « من كف لسانه ستر الله عورته »<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۱۰۹). والترمذي (۲٤۱۰).

 <sup>(</sup>٢) رواه أحمد (١٩٨/٣). وذكره الهيشي في «المجمع» (٥٣/١) وقال فيه علي بن مسعدة وثقه جماعة وضعفه آخرون. وقال الحافظ العراقي في تخريج أحاديث الإحياء (١٠٩/٣) رواه ابن أبي الدنيا في الصمت والخرائطي في مكارم الأخلاق بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (٣/٠/٥) والترمذي (٢٦١٦) وابن ماجه (٣٩٧٣) وعبد الرزاق (٢٠٣٠٢) وابن ماجه (٣٩٧٣) وقال الترمذي حسن والبيهقي (٢٠/٩) والطيالسي (٥٦٠) والحاكم (٤١٢/١) وابن حبان (٢١٤) وقال الترمذي حسن صحيح.

<sup>(</sup>٤) قال الحافظ العراقي (٣/١١٠) أخرجه ابن أبي الدنيا في الصمت بسند حسن.

وقال ابن مسعود: ما شيء أحوج إلى طول سجن من لساني.

وقال أبو الدرداء: أنصف أذنيك من فيك، فإنما جعلت لك أذنان وفم واحد، لتسمع أكثر مما تتكلم به. وقال مخلد بن الحسين: ما تكلمت منذ خمسين سنة بكلمة أريد أن أعتذر منها.

## ذكر آفات الكلام

الآفة الأولى: الكلام فيما لا يعنى.

واعلم أن من عرف قدر زمانه، وأنه رأس ماله، لم ينفقه إلا في فائدة، وهذه المعرفة توجب حبس اللسان عن الكلام فيما لا يعني، لأنه من ترك ذكر الله تعالى واشتغل فيما لا يعني، كان كمن قدر على أخذ جوهرة، فأخذ عوضها مُدرّة، وهذا خسران العمر.

وفي الحديث الصحيح، أن النبي عَلَى قال: « من حسن إسلام المرء تركه مالا يعنيه »(١) وقيل للقمان الحكيم: ما بلغ من حكمتك؟ قال: لا أسأل عما كفيته، ولا أتكلم بما لا يعنيني.

وقد روي أنه دخل على داود عليه السلام وهو يسرد درعاً، فجعل يتعجب مما رأى، فأراد أن يسأله عن ذلك، فمنعته حكمته فأمسك، فلما فرغ داود عليه السلام، قام ولبس الدرع ثم قال: نعم الدرع للحرب. فقال لقمان: الصمت حكم وقليل فاعله.

الآفة الثانية: الخوض في الباطل، وهو الكلام في المعاصي، كذكر مجالس الخمر، ومقامات الفساق.

وأنواع الباطل كثيرة. وعن أبي هريرة، عن النبي ﷺ أنه قال: « إن العبد ليتكلم بالكلمة يزلُّ بها في النار أبعد ما بين المشرق والمغرب ع<sup>(٢)</sup>. وقريب من ذلك الجدال والمراء وهو كثر الملاحاة<sup>(٣)</sup> للشخص لبيان غلطه وإفحامه، والباعث على ذلك الترفع.

فينبغي للإنسان أن ينكر المنكر من القول، ويبين الصواب، فإن قبل منه وإلا ترك المماراة، هذا إذا كان الأمر معلقاً بالدين، فأما إذا كان في أمور الدنيا، فلا وجه للمجادلة فيه، وعلاج هذه الأفة بكسر الكبر الباعث على إظهار الفضل، وأعظم من المراء الخصومة، فإنها أمر زائد على المراء.

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٣١٧) وابن ماجه (٣٩٧٦) وأبن حبان (٢٢٩) وهو حديث حسن.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦١١٢) ومسلم (٢٩٨٨).

<sup>(</sup>٣) الملاحاة: المنازعة.

وعن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال: « أبغض الرجال إلى الله الأله المخصيم »(١). وهذه الخصومة نعني بها الخصومة بالباطل أو بغير علم، فأما من له حق فالأولى أن يصدف عن الخصومة مهما أمكن، لأنها توغر الصدر، وتهيج الغضب، وتورث الحقد، وتخرج إلى تناول العرض.

الآفة الثالثة: التقعر في الكلام، وذلك يكون بالتشدق، وتكلف السجع.

وعن أبي ثعلبة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: « إن أبغضكم إليًّ وأبعدكم مني يوم القيامة مساويكم أخلاقاً الثرثارون المتشدقون المتفيقهون»(٢).

ولا يدخل في كراهة السجع والتصنع ألفاظ الخطيب، والتذكير من غير إفراط، ولا إغراب، لأن المقصود من ذلك تحريك القلوب، وتشويقها، ورشاقة اللفظ ونحو ذلك.

الأفة الرابعة: الفحش والسب والبذاء، ونحو ذلك فإنه مذموم منهي عنه، ومصدره الخبث واللؤم.

وفي الحديث: « إياكم والفحش، فإن الله لا يحب الفحش ولا التفحش، الجنة حرام على كل فاحش  $^{(7)}$ .

وفي حديث آخر: « ليس المؤمن بالطعان ولا اللعان ولا الفاحش ولا البذيء »(¹).

واعلم أن الفحش والبذاء هو التعبير عن الأمور المستقبحة بالعبارات الصريحة، وأكثر ما يكون ذلك في ألفاظ الجماع وما يتعلق به، فإن أهل الخير يتحاشون عن تلك العبارات ويكنون عنها. ومن الأفات: الغناء، وقد سبق فيه كلام في غير هذا الموضع.

الأفة الخامسة: المزاح، أما اليسير منه، فلا ينهى عنه إذا كان صدقًا.

فإن النبي صلى الله عليه وآله وسلم كان يمزح ولا يقول إلا حقاً، فإنه قال لرجل: « يا

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٣٢٥) ومسلم (٢٦٦٨) وأحمد (٦/٥٥).

 <sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٢٠١٩) وفي سنده مبارك بن فضالة وهو صدوق يدلس لكنه له شواهد يرتقي بها إلى درجة الحسن منها ما رواه أحمد (١٨٩/٣). وما عزاه أيضاً المنذري في الترغيب والترهيب (٦٢/٣) إلى الطبراني وابن حبان ولذلك قال الترمذي حديث حسن غريب من هذا الوجه.

 <sup>(</sup>٣) عزاه المنذري في «الترغيب والترهيب» (٣/ ٣٧٩) إلى أبن حبان والحاكم وقال صحيح الإسناد.
 وقال الحافظ العراقي في تخريج أحاديث الإحياء (٣/ ٢١/١) ورواه النسائي في الكبرى في التفسير.

 <sup>(</sup>٤) رواه الترمذي (١٩٧٨) والبخاري في الأدب المفرد (٣١٢) والحاكم (١٧/١ ـ ١٣) وصححه ووافقه الذهبي.

ذا الأذنين »(١)، وقال لأخر: « إنا حاملوك على ولد الناقة »(٢)، وقال للعجبوز: « إنه لا يدخل الجنة عجوز »ثم قرأ: ﴿ إِنَّا أَنْشَأْنَهُنَّ إِنْشَآءٌ فَجَعَلْنَكُمْنَّ أَبْكَارًا ﴾(٣)، وقال لأخرى: « زوجك الذي في عينيه بياض؟ »(٤).

فقد اتفق في مزاحه صلى الله عليه وآله وسلم ثلاثة أشياء:

أحدها: كونه حقاً.

والثاني: كونه مع النساء والصبيان، ومن يحتاج إلى تأديبه من ضعفاء الرجال.

والثالث: كونه نادراً، فلا ينبغي أن يحتج به من يريد الدوام عليه، فإن حكم النادر ليس كحكم الدائم، ولو أن إنساناً دار مع الحبشة ليلا ونهاراً ينظر إلى لعبهم واحتج بأن النبي صلى الله عليه وآله وسلم وقف لعائشة وأذن لها أن تنظر إلى الحبشة (٥٠)، لكان غالطاً، لندور ذلك، فالإفراط في المزاج والمداومة عليه منهي عنه، لأنه يسقط الوقار، ويوجب الضغائن والأحقاد، وأما اليسير كما تقدم، من نحو نوع مزاح النبي صلى الله عليه وآله وسلم، فإن فيه انبساطاً وطيب نفس.

الأفة السادسة: السخرية والاستهزاء، ومعنى السخرية: الاحتقار والاستهانة، والتنبيه على العيوب والنقائص على وجه يضحك منه، وقد يكون ذلك بالمحاكات في الفعل والقول، وقد يكون بالإشارة والإيماء، وكله ممنوع منه في الشرع، ورد النهي عنه في الكتاب والسنة.

الأفة السابعة: إفشاء السر، واخلاف الوعد، والكذب في القول واليمين، وكل ذلك منهي عنه، إلا ما رخص فيه من الكذب لزوجته، وفي الحرب، فإن ذلك يباح.

وضابطه أن كل مقصود محمود لا يمكن التوصل إليه إلا بالكذب، فهو فيه مباح إن كان ذلك المقصود مباحاً، وإن كان المقصود واجباً، فهو واجب، فينبغي أن يحترز عن الكذب مهما أمكن.

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (١٩٩٣) وأبو داود (٢٠٠٢) وإسناده ضعيف.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٤٩٩٨) والترمذي (١٩٩٢) وصححه.

<sup>(</sup>٣) الواقعة، الآية: (٣٥). والحديث قال الحافظ العراقي في تخريج أحاديث الإحياء (٣/ ١٢٩) أخرجه الترمذي في الشمائل مرسلاً وأسنده ابن الجوزي في الوفاء من حديث أنس بسند ضعيف.

 <sup>(8)</sup> قال الحافظ العراقي (١٢٩/٣) أخرجه الزبير بن بكار في كتاب الفكاهة والمزاح ورواه ابن أبي الدنيا، من حديث عبيدة بن سهم المهزي مع اختلاف.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (٩٠٧ و ٩٠٩) ومسلم (٨٩٢) والنسائي (٣/١٩٥ ـ ١٩٧).

وتباح المعاريض، لقوله صلى الله عليه وآله وسلم: « إن في المعاريض مندوحة عن الكذب ١١/١)، وإنما تصلح المعاريض عند الحاجة إليها، فأما مع غير الحاجة، فمكروهة لأنها تشبه الكذب.

فمن المعاريض ما روينا عن عبد الله بن رواحة رضى الله عنه أنه أصاب جارية له، فعلمت امرأته، فأخذت شفرة، ثم أتت فوافقته قد قام عنها، فقالت: أفعلتها؟ فقال: ما فعلت شيئاً، قالت: لتقرأن القرآن أو لأبعجنك بها، فقال رضى الله عنه:

إذا انشق معروف من الفجر ساطسم إذا استثقلت بالكافرين المضاجع

وفينا رسول الله يتلو كتابه يبيت يُجافى جنبه عن فراشه أرانا الهدى بعد العمى فقلوبُنا به موقِنَاتُ أنَّ ما قال واقعَ

قالت: أمنت بالله وكذبت بصري. وكان النخعي إذا طلب قال للجارية: قولي لهم: اطلبوه في المسجد.

الأفة الثامنة: الغيبة، وقد ورد الكتاب العزيز بـالنهي عنها، وشبـه صاحبهـا بأكــل الميتة

وفي الحديث: « إن دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام »(٢).

وعن أبي برزة الأسلمي قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: « يا معشر من آمن بلسانه ولم يدخل الإيمان قلبه: لا تغتابوا المسلمين، ولا تتبعوا عوراتهم، فإنه من تتبع عورة أخيه تتبع الله عورته ومن تتبع الله عورته يفضحه ولو في جوف بيته،(٣).

وفي حديث آخر: « إياكم والغيبة، فإن الغيبة أشد من الزنا، إن الرجل قد يــزني ويشـرب، ثم يتوب ويتـوب الله عليه، وإن صـاحب الغيبـة لا يغفـر لـه حتى يغفـر لــة صاحبه »(٤).

<sup>(</sup>١) رواه القضاعي (١٠١١) وابن عدي (٩٦٣/٣).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (٤/٠/٤ ـ ٤٢١ ـ ٤٢٤). وأبو داود (٤٧١٣) وسنده حسن في الشواهد.

<sup>(</sup>٣) رواه من حديث أبي بكر البخاري (٦٧) ومسلم (١٦٧٩) وابن حبان (٣٨٤٨) وأخرجه الترمذي (٢٢٤٨) عن عمرو بن الأحوص.

<sup>(</sup>٤) أورده المنـذري في الترغيب والتـرهيب (٥١١/٣). وعزاه إلى البيهقي وابن أبي المدينا في الغيبـة والطبراني في الأوسط. وأورده السيوطي في الجامع الصغير (٢٩١٩) وعزاه أيضاً إلى أبي الشيخ في التوبيخ. وعزاه الحافظ العراقي في تخريج أحاديث الإحياء (١٤١/٣) أيضاً إلى ابن مردويه في التفسير. وقال المناوي في فيض الغدير (٣/٣١) فيه عباد بن كثير وهو متروك.

وقال على بن الحسين رضي الله عنهما: إياك والغيبة، فإنها إدام كـلاب الناس، والأحاديث والأثار في ذلك كثيرة مشهورة.

ومعنى الغيبة: أن تذكر أخاك الغائب بما يكرهه إذا بلغه، سواء كان نقصاً في بدنه، كالعمش، والعور، والحول، والقرع، والطول، والقصر، ونحو ذلك.

أو في نسبه، كقولك: أبوه نبطي، أو هندي، أو فاسق، أو خسيس، ونحو ذلك.

أو في خُلُقِه كقولك: هو سيء الخلق بخيل مبتكر ونحو ذلك.

أو في ثوبه، كقولك: هو طويل الذيل، واسع الكم، وسخ الثياب.

والدليل على ذلك، أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم سئل عن الغيبة قال: « ذكرك أخاك بما يكره ». قال أرأيت إن كان في أخيك ما أقول يا رسول الله؟ قال إن كان في أخيك ما تقول فقد اغتبته، وإن لم يكن فيه ما تقول فقد بهته(١).

واعلم أن كل ما يفهم منه مقصود الذم، فهو داخل الغيبة، سواء كان بكلام أو بغيره، كالغمز، والإشارة، والكتابة بالقلم، فإن القلم أحد اللسانين.

وأقبح أنواع الغيبة، غيبة المتزهدين المراثين؛ مثل أن يذكر عندهم إنسان فيقولون: الحمد لله الذي لم يبتلنا بالدخول على السلطان، والتبذل في طلب الحطام، أو يقولون: نعوذ بالله من قلة الحياء، أو نسأل الله العافية، فإنهم يجمعون بين ذم المذكور ومدح أنفسهم.

وربما قال أحدهم عند ذكر إنسان: ذاك المسكين قد بلي بآفة عظيمة، تاب الله علينا وعليه، فهو يظهر الدعاء ويخفي قصده.

واعلم أن المستمع للغيبة شريك فيها، ولا يتخلص من إثم سماعها إلا أن ينكر بلسانه، فإن خاف، فبقلبه وإن قدر على القيام، أو قطع الكلام بكلام آخر، لزمه ذلك.

وقد روي عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال: « من أذل عنده مؤمن وهو يقدر أن ينصره أذله الله عز وجل على رؤوس الخلائق (Y).

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٤٨٧٤) والترمذي (١٩٣٥) وقال هذا حديث صحيح وروى نحوه مسلم (٢٥٨٩).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (٤٨٧/٣) وأبن السني في «عمل اليوم والليلة» (٤٣٠) وفيه عبد الله بن لهيمة وهو ضعيف وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٧/ ٢٧٠) رواه أحمد والطبراني وفيه ابن لهيمة وهو حسن الحديث وفيه ضعف وبقية رجاله ثقات.

وقال ﷺ: « من حمى مؤمناً من منافق يعيبه، بعث الله ملكاً يحمي لحمه يوم القيامة من نار جهنم «<sup>(١)</sup>.

ورأى عمرو بن عتبة مولاه مع رجل وهو يقع في آخر، فقال له: ويلك نزه سمعك عن استماع الخنا، كما تنزه نفسك عن القول به، فالمستمع شريك القائل، وإنما نظر إلى شر ما في وعائه فأفرغه في وعائك، ولو ردت كلمة سفيه في فيه لسعد بها رادها كما شقي بها قائلها.

وقد وردت أحاديث في حق المسلم على المسلم، تقدمت في كتاب الصحبة.

# فصــل في بيان الأسباب الباعثة على الغيبة وذكر علاجها

أما الأسباب التي تبعث على الغيبة فكثيرة.

منها: تشفي الغيظ، بأن يجري من إنسان في حق آخر سبب يوجب غيظه، فكلما هاج غضبه تشفى بغيبة صاحبه.

السبب الثاني: من البواعث على الغيبة: موافقة الأقران ومجاملة الرفقاء ومساعدتهم، فإنهم إذا كانوا يتفكهون في الأعراض، رأى هذا أنه إذا أنكر عليهم أو قطع كلامهم استثقلوه ونفروا عنه، فيساعدهم ويرى ذلك من حسن المعاشرة.

الثالث: إرادة رفع نفسه بتنقيص غيره، فيقول: فلان جاهل، وفهمه ركيك، ونحو ذلك، وغرضه أن يثبت في ضمن ذلك فضل نفسه، ويريهم أنه أعلم منه.

وكذلك الحسد في ثناء الناس على شخص وحبهم له وإكرامهم، فيقدح فيه ليقصد زوال ذلك.

الرابع: اللعب والهزل، فيذكر غيره بما يضحك الناس به على سبيل المحاكاة، حتى إن بعض الناس يكون كسبه من هذا.

وأما علاج الغيبة، فليعلم المغتاب أنه بالغيبة متعرض لسخط الله تعالى ومقته، وأن حسناته تنقل إلى المغتاب إليه، وإن لم يكن له حسنات نقل إليه من سيئات خصمه، فمن استحضر ذلك لم يطلق لسانه بالغيبة.

 <sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٤٨٨٣) وأحمد (٣/٤١). وعزاه الحافظ المنذري في الترغيب والترهيب (١٧/٣)
 أيضاً إلى ابن أبي الدنيا.

وينبغي إذا عـرضت له الغيبـة أن يتفكر في عيـوب نفسه، ويشتغـل بإصـلاحهـا، ويستحيى أن يعيب وهو معيب، كما قال بعضهم.

فإن عِبْتَ قَوماً بالذي فيك مثله فكيف يعيب الناس من هو أعور وإن عبت قوماً بالذي ليس فيهم فذلك عند الله والناس أكبسر

وإن ظن أنه سليم من العيوب، فليتأمل بالشكر على نعم الله عليه، ولا يلوث نفسه بأقبح العيوب وهو الغيبة، وكما لا يرضى لنفسه بغيبة غيره له، فينبغي أن لا يرضاها لغيره من نفسه

فلينظر في السبب الباعث على الغيبة، فيجتهد على قطعه، فإن علاج العلة يكون بقطع سببها. وقد ذكرنا بعض أسبابها، فيعالج الغضب بما سيأتي في كتاب الغضب، ويعالج موافقة الجلاس بأن يعلم أن الله تعالى يغضب على من طلب رضى المخلوقين بسخطه، بل ينبغي أن يغضب على رفقائه، وعلى نحو هذا معالجة البواقي.

#### فصـــل

وقد تحصل الغيبة بالقلب، وذلك سوء الظن بالمسلمين.

والظن ما تركن إليه النفس ويميل إليه القلب، فليس لك أن تظن بالمسلم شراً، إلا إذا انكشف أمر لا يحتمل التأويل فإن أخبرك بذلك عدل، فمال قلبك إلى تصديقه، كنت معذوراً، لأنك لو كذبته كنت قد أسأت الظن بالمخبر، فلا ينبغي أن تحسن الظن بواحد وتسيئه بآخر، بل ينبغي أن تبحث، هل بينهما عداوة وحسد؟ فتتطرق التهمة حينئذ بسبب ذلك، ومتى خطر لك خاطر سوء على مسلم، فينبغي أن تزيد في مراعاته وتدعو له بالخير، فإن ذلك يغيظ الشيطان ويدفعه عنك، فلا يلقي إليك خاطر السوء خيفة من اشتغالك بالدعاء والمراعاة.

وإذا تحققت هفوة مسلم، فانصحه في السر.

واعلم أن من ثمرات سوء الظن التجسس، فإن القلب لا يقنع بالظن، بل يطلب التحقيق فيشتغل بالتجسس، وذلك منهي عنه، لأنه يوصل إلى هتك ستر المسلم، ولو لم ينكشف لك، كان قلبك أسلم للمسلم.

# بيان الأعذار المرخصة في الغيبة وكفارة الغيبة

اعلم أن المرخص في ذكر مساوى، الغير، وهو غرض صحيح في الشرع، لا يمكن التوصل إليه إلا به، وذلك يدفع إثم الغيبة، وهو أمور.

أحدها: التظلم، فإن للمظلوم أن يذكر الظالم إذا استعداه إلى من يستوفي حقه. الثاني: الاستعانة على تغيير المنكر، ورد الظالم إلى منهاج الصلاح.

الشالث: الاستفتاء، مثل أن يقول للمفتي: ظلمني فىلان، أو أخذ حقي، فكيف طريقي في الخلاص، فالتعيين مباح، والأولى التعريض، وهو أن يقول: ما تقول في رجل ظلمه أبوه أو أخوه ونحو ذلك؟.

والدليل على إباحة التعيين حديث هند حين قالت: إن أبا سفيان رجل شحيح ولم ينكر عليها النبي ﷺ(١).

الأمر الرابع: تحذير المسلمين، مثل أن ترى متفقهاً يتردد إلى مبتدع أو فاسق، وتخاف أن يتعدى إليه ذلك، فلك أن تكشف له الحال.

وكذلك إذا عرفت من عبدك السرقة أو الفسق، فتذكر ذلك للمشتري.

وكذلك المستشار في التزوج وإيداع الأمانة، له أن يذكر ما يعرفه على قصد النصح للمستشير، لا على قصد الوقيعة، إذا علم أنه لا ينزجر إلا بالتصريح.

الخامس: أن يكون معروفاً بلقب، كالأعرج، والأعمش، فلا إثم على من يذكره به، وإن وجد عن ذلك معدلاً كان أولى.

السادس: أن يكون مجاهراً بالفسق، ولا يستنكف أن يذكر به.

وقد روى عن النبي ﷺ أنه قال: « من ألقى جلباب الحياء فلا غيبة له »(١٠). وقبل للحسن: الفاجر المعلن بفجوره، ذكري له بما فيه غيبة؟ قال: لا، ولا كرامة.

وأما كفارة الغيبية، فأعلم أن المغتاب قد جني جنايتين:

إحداهما: على حق الله تعالى، إذ فعل ما نهاه عنه، فكفارة ذلك التوبة والندم.

والجناية الثانية: على عرض المخلوق، فإن كانت الغيبة قد بلغت الرجل، جاء إليه واستحله، وأظهر له الندم على فعله.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٠٩٧) ومسلم (١٧١٤) وأبو داود (٣٥٣٣) والنسائي (٢/ ٣١١) والدارمي (٢/ ١٥٩) والبيهقي (٤٦٦/٧) وأحمد (٢٩٣٦ - ٥٥ - ٢٠١) وغيرهم.

 <sup>(</sup>۲) رواه البيهقي (۲۱۰/۱۰) والقضاعي (٤٢٦) والخطيب في تاريخ بغداد (٤٣٨/٨) وعزاه الحافظ العراقي (١٥٣/٣) أيضاً إلى أبي الشيخ في كتاب ثواب الأعمال من حديث أنس بسند ضعيف. وقال البيهقي ليس بالقوي.

وقد روى أبو هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ أنه قال: « من كانت عنده مظلمة لأخيه، من مال أو عرض، فليأته فليستحلها منه قبل أن يؤخذ وليس عنده درهم ولا دينار، فإن كانت له حسنات أخذ من حسناته فأعطيها هذا، وإلا أخذ من سيئات هذا فالقي عليه "(١).

وإن كانت الغيبة لم تبلغ الرجل، جعل مكان استحلاله الاستغفار له، لثلا يخبره بما لا يعلمه، فيوغر صدره.

وقد ورد في الحديث: : «كفارة من اغتيب أن يستغفر له »(٢).

وقال مجاهد: كفارة أكلك لحم أخيك أن تثني عليه وتدعو له بخير، وكذلك إن كان قد مات.

الأفة التاسعة من آفات اللسان: النميمة، وفي الحديث أن النبي ﷺ قال: « لا يدخل الجنة قتات »(٣)، وهو النمام.

واعلم أن النميمة تطلق في الغالب على نقل قول إنسان، مثل أن يقول: قال فيك فلان كذا وكذا، وليست مخصوصة بهذا، بل حدها كشف ما يكره كشفه، سواء كان من الأقوال أو الأعمال، حتى لو رآه يدفن مالا لنفسه فذكره. فهو نميمة، وكل من نقلت إليه النميمة، مثل أن يقال له: قال فيك فلان كذا وكذا، أو فعل في حقك كذا، ونحو ذلك، فعلمه ستة أشياء:

الأول: أن لا يصدق الناقل، لأن النمام فاسق مردود الشهادة.

الثاني: أن ينهاه عن ذلك وينصحه.

الثالث: أن يبغضه في الله، فإنه بغيض عند الله.

الرابع: أن لا يظن بأخيه الغائب السوء.

الخامس: أن لا يحمله ما حكي له على التجسس والبحث، لقوله تعالى: ﴿ وَلَا يَعْسَسُوا ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٢١٧) و (٦١٦٩) والترمذي (٢٤٢١) وأحمد (٢/٠٥).

 <sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي في الجامع الصغير (٦٢٥٩) إلى ابن أبي الدنيا في الصمت. وعزاه العراقي في تخريج
 أحاديث الإحياء (١٥٣/٣) أيضاً إلى الحارث بن أسامة في مسنده من حديث أنس بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٥٠٩) ومسلم (١٠٥) والترمذي (٢٠٢٧) وأبو داود (٤٧٧١) وأحمد (٣٨٢/٥).

<sup>(</sup>٤) الحجرات، الآية: ١٢.

السادس: أن لا يرضى لنفسه ما نهى النمام عنه، فلا يحكى نميمته.

ويروى أن سليمان بن عبد الملك قال لرجل: بلغني أنـك وقعت فيَّ، وقلت كذا وكذا. فقال الرجل: ما فعلت، فقال سليمان: إن الذي أخبرني صادق، فقال الرجل: لا يكون النمام صادقاً، فقال سليمان: صدقت، اذهب بسلام.

وقال يحيى بن أبي كثير: يفسد النمام في ساعة ما لا يفسد الساحر في شهر. وقد حكي أن رجلاً ساوم بعبد، فقال مولاه: إني أبراً إليك من النميمة والكذب، فقال: نعم، أنت بريء منهما، فاشتراه. فجعل يقول لمولاه: إن امرأتك تبغي وتفعل، وإنها تريد أن تقتلك، ويقول للمرأة: إن زوجك يريد أن يتزوج عليك ويتسرى، فإن أردت أن أعطف عليك، فلا يتزوج ولا يتسرى، فخذي الموس واحلقي شعرة من حلقه إذا نام، وقال للزوج: إنها تريد أن تقتلك إذا نمت. قال: فذهب فتناوم لها، فجاءت بموس لتحلق شعرة من حلقه، فأخذ بيدها فقتلها، فجاء أهلها فاستعدوا عليه فقتلوه.

الأفة العاشرة: كلام ذي اللسانين الذي يتردد بين المتعادِينَ، وينقل كلام كل واحد إلى الأخر، ويكلم كل واحد بكلام يوافقه، أو يعده أنه ينصره، أو يثني على الواحد في وجهه ويذمه عند الأخر.

وفي الحديث: « إن شر النباس ذو الموجهين الذي يبأتي هؤلاء بموجه وهؤلاء بوجه »(١).

واعلم أن هذا فيمن لم يضطر إلى ذلك، فأما إذا اضطر إلى مداراة الأمراء جاز.

قال أبو الدرداء رضي الله عنه: إنا لنكشر في وجوه أقوام، وإن قلوبنا لتلعنهم، ومتى قدر أن لا يظهر موافقتهم لم يجز له.

الأفة الحادية عشرة: المدح، وله آفات.

منها: ما يتعلق بالمادح، ومنها: ما يتعلق بالممدوح. فأما آفات المادح، فقد يقول مالا يتحققه، ولا سبيل للاطلاع عليه، مثل أن يقول: إنه ورع وزاهد، وقد يفرط في المدح فينتهي إلى الكذب، وقد يمدح من ينبغي أن يذم.

وقد روي في حديث: « إن الله تعالى يغضب إذا مدح الفاسق »<sup>(٢)</sup>.

وقال الحسن: من دعا لظالم بالبقاء، فقد أحب أن يعصى الله.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري(٥٧١١) ومسلم (٢٥٢٦) ومالك (٩٩١/٢) وأبو داود (٤٨٧٢) ونحوه الترمـذي (٢٠٣٦).

<sup>(</sup>٢) رواه البيهقي في شعب الإيمان (٤٨٨٥).

وأما الممدوح، فإنه يحدث فيه كبراً أو إعجاباً، وهما مهلكان، ولهذا قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم لما سمع رجلًا يمدح رجلًا: «ويلك، قطعت عنق صاحبك... الحديث(١)» وهو مشهور.

وقد روينا عن الحسن قال: كان عمر رضي الله عنه قاعداً ومعه الدرَّة والناس حوله، إذا أقبل الجارود، فقال رجل: هذا سيد ربيعة، فسمعها عمر رضي الله عنه ومن حوله، وسمعها الجارود، فلما دنا منه خفقه بالدرّة، فقال: مالي ولك يا أمير المؤمنين؟ قال: مالي ولك، أما سمعتها؟ قال: سمعتها، فمه؟ قال: خشيت أن يخالط قلبك منها شيء فأحببت أن أطاطىء منك، ولأن الإنسان إذا أثني عليه رضي عن نفسه، وظن أنه قد بلغ المقصود، فيفتر عن العمل، ولهذا قال: قطعت عنق صاحبك...».

فأما إذا سلم المدح من هذه الآفات لم يكن به بـأس، فقد أثنى النبي صلى الله عليه وآله وسلم على أبي بكر وعمر رضي الله عنهما وغيرهما من الصحابة رضي الله عنهم.

وعلى الممدوح أن يكون شديد الاحتراز من آفة الكبر والعجب والفتور عن العمل، ولا ينجو من هذه الآفات إلا أن يعرف نفسه، ويتفكر في أن المادح لو عرف منه ما يعرف من نفسه ما مدحه.

وقد روي أن رجلًا من الصالحين أثني عليه، فقال: اللهم إن هؤلاء لا يعرفوني وأنت تعرفني .

الآفة الثانية عشرة: الخطأ في فحوى الكلام فيما يرتبط في أمور الدين، لا سيما فيما يتعلق بالله تعالى، ولا يقدر على تقويم اللفظ بذلك إلا العلماء الفصحاء، فمن قصر في علم أو فصاحة، لم يخل كلامه عن الزلل، لكن يعفو الله عنه لجهله.

مثال ذلك ما روي عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال: « لا يقل أحدكم: ما شاء الله وشئت، ولكن ليقل: ما شاء الله ثم شئت »(۲)، وذلك لأن في العطف المطلق تشريكاً وتسوية، وقريب من ذلك إنكاره على الخطيب قوله: « ومن يعصهما فقد غوى »وقال: « قل: ومن يعص الله ورسوله »(۳).

وقال عليه الصلاة والسلام: « لا يقل أحدكم: عبدي وأمتي، كلكم عبيد الله، وكل نسائكم إماء الله، ولكن ليقل: غلامي وجاريتي »(٤).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٥١٩) ومسلم (٣٠٠٠) وأبو داود (٤٨٠٥). وأحمد (٤٦/٥).

<sup>(</sup>٢) عنزاه الحافظ العراقي (١٦١/٣) إلى أبي داود والنسائي في الكبرى بسند صحيح.

<sup>(</sup>۳) رواه مسلم (۸۷۰) وأبو داود (۱۰۹۹).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٢٤١٤). ومسلم (٢٢٤٩). وأحمد (٣١٦/٢).

وقال النخعي: إذا قال الرجل للرجل: يا حمار، يا خنزير، قيل له يــوم القيامــة: أرأيتني خلقته حماراً، أو أرأيتني خلقته خنزيراً.

فهذا وأمثاله مما يدخل في الكلام، ولا يمكن حصره، ومن تأمل ما أوردناه في آفات اللسان، علم أنه إذا أطلق لسانه لم يسلم، وعند ذلك يعرف سر قوله صلى الله عليه وآله وسلم: ومن صمت نجاه(١)، لأن هذه الآفات مهالك وهي على طريق المتكلم، فإن سكت سلم.

#### فصل

ومن آفات العوام سؤالهم عن صفات الله سبحانه وتعالى وكلامه.

أعلم أن الشيطان يخيل إلى العامي أنك بخوضك في العلم تكون من العلماء وأهل الفضل، فلا يزال يحبب إليه ذلك حتى يتكلم بما هو كفر وهو لا يدري. قال النبي على: « يوشك الناس أن يسألوا، حتى يقولوا: هذا الله خلق الخلق، فمن خلق الله؟ ه(٢) فسؤال العوام عن غوامض العلم أعظم الأفات، وبحثهم عن معاني الصفات مما يفسدهم لا مما يصلحهم، إذ الواجب عليهم التسليم، فالأولى بالعامي الإيمان بما ورد به القرآن، ثم التسليم لما جاء به الرسول من غير بحث، واشتغالهم بالعبادات، فإن اشتغالهم بالبحث عن أسرار العلم، كبحث سائمة الدواب عن أسرار الملك.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٥٠٣) وقال الترمذي حديث غريب. لكن للحديث شواهد يرتقي بها. (٧) رواه البخاري (٦٨٦٦) ومسلم (١٣٦).

# كتاب ذم الغضب والحقد والحسد

اعلم أن الغضب شعلة من النار، وأن الإنسان ينزع فيه عند الغضب عرق إلى الشيطان اللعين، حيث قال: ﴿ خَلَقْنَغٍ مِن نَّادٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينٍ ﴾(١) فان شأن الطين السكون والوقار، وشأن النار التلظى والاشتعال، والحركة والاضطراب.

ومن نتائج الغضب: الحقد والحسد، ومما يدل على ذم الغضب قول النبي صلى الله عليه وآله وسلم للرجل الذي قال له: أوصني. قال: «لا تغضب»، فردد عليه مراراً، قال: «لا تغضب» (٢٠). وفي حديث آخر أن ابن عمر رضي الله عنه سأل النبي صلى الله عليه وآله وسلم، ماذا يبعدني من غضب الله عز وجل؟ قال: «لا تغضب» (٣).

وفي المتفق عليه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: 
وليس الشديد بالصَّرِعَةِ، إنما الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب، (٤). وعن عكرمة في قوله تعالى: ﴿ وَسَرِيدُ او حَصُورًا ﴾ (٥) قال: السيد الذي يملك نفسه عند الغضب ولا يغلبه غضبه (١). وروينا أن ذا القرنين لقي ملكاً من الملائكة فقال: علمني علماً ازداد به إيماناً ويقيناً قال: لا تغضب، فإن الشيطان أقدر ما يكون على ابن آدم حين يغضب، فرد الغضب بالكظم، وسكنه بالتؤدة، وإياك والعجلة، فإنك إذا عجلت أخطأت حظك، وكن سهلاً ليناً للقريب والبعيد، ولا تكن جباراً عنيداً.

<sup>(</sup>١) الأعراف، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦١١٦) وأحمد (٣٦٢/٢ ـ ٤٦٦) والترمذي (٢٠٨٩) ومالك (٢٠٦٢).

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (٢/ ١٧٥) وصححه ابن حبان (٢٩٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٦١١٤) ومسلم (٢٦٠٩) ومالك (٢٦٠٣).

<sup>(</sup>٥) أل عمران، الآية: ٣٩.

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي في الدر المنثور (١٨٩/٣) إلى ابن أبي الدنيا في ذم الغضب وابن جرير.

وروينا أن إبليس لعنة الله بدا لموسى عليه السلام، فقال يا موسى: إياك والجدّة، فإني ألعب بالرجل الحديد كما يلعب الصبيان بالكرة، وإياك والنساء، فإني لم أنصب فخأ قط أثبت في نفسي من فخ أنصبه بامرأة، وإياك والشح، فإني أفسد على الشحيح الدنيا والآخرة.

وكان يقال: اتقوا الغضب، فإنه يفسد الإيمان كما يفسد الصبر العسل، والغضب عدو العقل.

وحقيقة الغضب: غليان دم القلب لطلب الانتقام، فمتى غضب الإنسان ثارت نار الغضب ثوراناً يغلي به دم القلب، وينتشر في العروق، ويرتفع إلى أعالي البدن، كما يرتفع الماء الذي يغلي في القدر، ولذلك يحمل الوجه والعين والبشرة، وكل ذلك يحكي لون ما وراءه من حمرة الدم، كما تحكي الزجاجة لون ما فيها، وإنما ينبسط الدم إذا غضب على من دونه واستشعر القدرة عليه.

فإن كان الغضب صدر ممن فوقه، وكان معه يأس من الانتقام، تولد منه انقباض الدم من ظاهر الجلد إلى جوف القلب، فصار حزناً، ولذلك يصفر اللون، وإن كان الغضب على نظير يشك فيه، تردد الدم بين انقباض وانبساط، فيحمر ويصفر ويضطرب، فالانتقام هو قوت لقوة الغضب.

والناس في قوة الغضب على درجات ثلاث: إفراط، وتفريط، واعتدال.

فلا يحمد الإفراط فيها، لأنه يخرج العقل والدين عن سياستهما، فلا يبقى للإنسان مع ذلك نظر ولا فكر ولا اختيار.

والتفريط في هذه القوة أيضاً مذموم، لأنه يبقى لا حمية له ولا غيرة، ومن فقد الغضب بالكلية، عجز عن رياضة نفسه، إذ الرياضة إذا تتم بتسليط الغضب على الشهوة، فيغضب على نفسه عند الميل إلى الشهوات الخسيسة، ففقد الغضب مذموم، فينبغي أن يطلب الوسط بين الطريقين.

واعلم أنه متى قويت نار الغضب والتهبت، أعمت صاحبها، وأصمته عن كل موعظة، لأن الغضب يرتفع إلى الدماغ، فيغطي على معادن الفكر، وربما تعدى إلى معادن الحس، فتظلم عينه حتى لا يرى بعينه، وتسود الدنيا في وجهه، ويكون دماغه على مثال كهف أضرمت فيه نار، فاسود جوه، وحمي مستقره، وامتلأ بالدخان، وكان فيه سراج ضعيف فانطفأ، فلا يثبت فيه قدم، ولا تسمع فيه كلمة، ولا ترى فيه صورة، ولا يقدر على إطفاء النار، فكذلك يفعل الغضب بالقلب والدماغ، وربما زاد الغضب فقتل صاحبه.

ومن آثار الغضب في الظاهر، تغير اللون، وشدة الرعدة في الأطرف، وخروج الأفعال عن الترتيب، واستحالة الخلقة، وتعاطي فعل المجانين، ولو رأى الغضبان صورته في حال غضبه وقبحها لأبف لنفسه من تلك الحال، ومعلوم أن قبح الباطن أعظم.

# فصــل في بيان الأسباب المهيجة للغضب وذكر علاج الغضب

قد عرفت أن علاج كل علة بحسم مادتها وإزالة أسبابها.

فمن أسبابه: العجب، والمزح، والمماراة، والمضادة، والغدر، وشدة الحرص على فضول المال والجاه، وهذه أخلاق رديئة مذمومة شرعاً، فينبغي أن يقابل كل واحد من هذه بما يضادُّه، فيجتهد على حسم مواد الغضب وقطع أسبابه.

وأما إذا هاج الغضب فيعالج بأمور.

أحدها: أن يتفكر في الأخبار الواردة في فضل كظهم الغيظ، والعفو، والحلم، والاحتمال، كما جاء في البخاري من حديث ابن عباس رضي الله عنهما، أن رجلًا استأذن على عمر رضي الله عنه، فأذن له، فقال له: يا ابن الخطاب، والله ما تعطينا الجزل(١)، ولا تحكم بيننا بالعدل، فغضب عمر رضي الله عنه، حتى هم أن يُوقِعَ به(٢). فقال الحر بن قيس: يا أمير المؤمنين إن الله عز وجل قال لنبيه صلى الله عليه وآله وسلم: و خُذِاً لَعَفْوَواً مُمْ يَالَعُرُفِ وَأَعْرِضْ عَنِ المَّهِ الله عمر رضي الله عنه حين تلاها عليه، وكان وقافاً عند كتاب الله عز وجل.

الثاني: أن يخوف نفسه عقاب الله تعالى، وهو أن يقول: قدرة الله علي أعظم من قدرتي على هذا الإنسان، فلو أمضيت فيه غضبي لم آمن أن يمضي الله عز وجل غضبه علي يوم القيامة فأنا أحوج ما أكون إلى العفو. وقد قال الله تعالى في بعض الكتب: يا ابن آدم: اذكرني عند الغضب، أذكرك حين أغضب، ولا أمحقك فيمن أمحق.

والثالث: أن يحذر نفسه عاقبة العداوة، والانتقام، وتشمير العدو في هدم أعراضه، والشماتة بمصائبه، فإن الإنسان لا يخلو عن المصائب، فيخوف نفسه ذلك في الدنيا إن لم يخف من الآخرة، وهذا هو تسليط شهوة على غضب، ولا ثواب عليه، لأنه تقديم لبعض

<sup>(</sup>١) الجزل: أي الكثير من العطية، يقال عطاء جزل وجزيل.

<sup>(</sup>٢) أن ينزل به ما يسوؤه.

<sup>(</sup>٣) الأعراف، الآية: ١٩٩.

الحظوظ على بعض، إلا أن يكون محذوره أن يتغير عليه أمر يعينه على الأخرة، فيثاب على ذلك.

الرابع: أن يتفكر في قبح صورته عند الغضب على ما تقدم، وأنه يشبه حينئذ الكلب الضاري، والسبع العادي، وأنه يكون مجانباً لأخلاق الأنبياء والعلماء في عاداتهم، لتميل نفسه إلى الاقتداء بهم.

الخامس: أن يتفكر في السبب الذي يدعوه إلى الانتقام، مثل أن يكون سبب غضبه أن يقول له الشيطان: إن هذا يحمل منك العجز، والذلة والمهانة، وصغر النفس، وتصير حقيراً في أعين الناس، فليقل لنفسه: تأنفين من الاحتمال الآن، ولا تأنفين من خزي يوم القيامة والافتضاح إذا أخذ هذا بيدك وانتقم منك، وتحذرين من أن تصغري في أعين الناس، ولا تحذرين من أن تصغري عند الله تعالى وعند الملائكة والنبيين.

وينبغي أن يكظم غيظه، فذلك يعظمه عند الله تعالى، فماله وللناس؟ أفلا يجب أن يكون هو القائم يوم القيامة إذا نودي: ليقم من وقع أجره على الله، فلا يقوم إلا من عفا، فهذا وأمثاله ينبغي أن يقرره على قلبه.

السادس: أن يعلم أن غضبه إنما كان من شيء جرى على وفق مراد الله تعالى، لا على وفق مراد، فكيف يقدم مراده على مراد الله تعالى، هذا ما يتعلق بالقلب.

وأما العمل، فينبغي له السكون، والتعوذ، وتغيير الحال، وإن كان قائماً جلس، وإن كان جالساً اضطجع، وقد أمرنا بـالوضـوء أيضاً عنـد الغضب، فهذه الأمـور وردت في الأحاديث.

أما الحكمة في الوضوء عند الغضب، فقد بينها في الحديث. كما روى أبو واثل قال: كنا عند عروة بن محمد، فكلمه رجل بكلام، فغضب غضباً شديداً، فقام وتوضأ، ثم جاء فقال: حدثني أبي عن جدي عطية وكانت له صحبة، قال: قال رسول الله ﷺ: «إن الغضب من الشيطان، وإن الشيطان خلق من النار، وإنما تطفأ النار بالماء، فإذا غضب أحدكم فليتوضأ ه(١).

وأما الجلوس والاضطجاع، فيمكن أن يكون إنما أمر بذلك ليقرب من الأرض التي منها خلق، فيذكر أصله فيذل، ويمكن أن يكون ليتواضع بذله، لأن الغضب ينشأ من الكبر، بدليل ما روى أبو سعيد، عن النبي ﷺ أنه ذكر الغضب وقال: « من وجد شيئاً من ذلك،

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٢٢٦/٤). وأبو داود (٤٧٨٤) والبغوي في دشرح السنة، (٣٥٨٣).

فليلصق خده بالأرض «(1). وقيل: غضب المهدي على رجل، فدعا بالسياط فلما رأى شبيب شدة غضبه، وإطراق الناس، فلم يتكلموا بشيء، قال: يا أمير المؤمنين، لا تغضبن لله يأشد مما غضب لنفسه، فقال: خلوا سبيله.

### فصسل في كظم الغيظ

قال الله تعالى: ﴿ وَٱلۡكَۦُظِمِينَ ٱلْمَـٰيَظُلِ ﴾ (٢) فذكر ذلك في معرض المدح.

وعن رسول الله ﷺ قال: « من كظم غيظاً وهو قادر على أن ينفذه، دعاه الله على رؤوس الخلائق حتى يخيره من أي الحور شاء »(٣).

وروي عن عمر رضي الله عنه أنه قال: من اتقى الله لم يشف غيظه، ومن خاف الله لم يفعل ما يريد، ولولا يوم القيامة لكان غير ما ترون.

## فصــل فى الحلم

روى أبو هريرة رضي الله عنه، عن النبي ﷺ أنه قال: « إنما العلم بالتعلم، والحلم بالتحلم » (أ) وقال: «اطلبوا العلم، واطلبوا مع العلم السكينة والحلم، لينوا لمن تُعَلِّمون ولمن تُعلَّمونَ منه، ولا تكونوا من جبابرة العلماء، فيغلب جهلُكم عليكم » (٥).

وقال ﷺ لأشج بن قيس: « إن فيك خلقين يحبهما الله ورسوله: الحلم والأناة ،(٦).

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢١٩٣) وقال حديث حسن. ورواه أحمد (٦١/٣).

<sup>(</sup>٢) أل عمران، الآية: ١٣٤.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود (٤٧٧٧) والترمذي (٢٠٢١) وابن ماجه (٤١٨٦) وأحمد (٤٤١/٣) وقال الترمذي حديث حسن غريب.

 <sup>(</sup>٤) قال الحافظ العراقي (١٧٦/٣) أخرجه الطبراني والدارقطني في العلل من حديث أبي الدرداء بسند ضعف

<sup>(</sup>٥) قال الحافظ العراقي (١٧٦/٣) أخرجه ابن السني في رياضة المتعلمين بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٦) الأناة: الترفق والتنظر. والحديث رواه مسلم (١٨) من حديث أبي سعيد الخدري بلفظ وإنه فيك لخلقين يحبهما الله ورسوله: والحلم والحياء. وقد رواه أحمد (٢٠٦/٤) وابن سعد في الطبقات (٥٥٨/٥) وابن أبي شيبة (٨/٧٦ ـ ٥٢٣).

وقال الهيشمي في دمجمع الزوائد؛ (٣٨٧/٩ ـ ٣٨٨) رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح .

وشتم رجل ابن عباس رضي الله عنه، فلما قضى مقالته، فقال: يا عكرمة، انظر هل للرجل حاجة فتقضيها؟ فنكس الرجل رأسه واستحيى.

وأسمع رجل معاوية كلاماً شديداً، فقيل له: لو عاقبته؟ فقال: إني لأستحي أن يضيق حلمي عن ذنب أحد من رعيتي.

وقسم معاوية نطعاً، فبعث منها إلى شيخ من أهل دمشق فلم يعجبه، فجعل عليه يميناً أن يضرب رأس معاوية، فأتى معاوية فأخبره، فقال له معاوية: أوف بنذرك وارفق بالشيخ.

وجاء غلام لأبي ذر وقد كسر رجل شاة له، فقال له: من كسر رجل هذه؟ قال: أنا فعلته عمداً لأغيظك، فتضربني، فتأثم. فقال: لأغيظن من حرضك على غيظي، فأعتقه.

وشتم رجل عدي بن حاتم وهو ساكت، فلما فرغ من مقالته قال: إن كان بقي عندك شيء فقل قبل أن يأتي شباب الحي، فإنهم إن سمعوك تقول هذا لسيدهم لم يرضوا.

ودخل عمر بن عبد العزيز المسجد ليلة في الظلمة، فمر برجل نائم فعثر به، فرفع رأسه وقال: أمجنون أنت؟ فقال عمر: لا، فهم به الحرس، فقال عمر: مه، إنما سألني أمجنون؟ فقلت: لا.

ولقي رجل علي بن الحسين رضي الله عنهما، فسبه، فثارت إليه العبيد، فقال: مهلاً، ثم أقبل على الرجل فقال: ما ستر عنك من أمرنا أكثر، ألك حاجة نعينك عليها؟ فاستحى الرجل، فألقى عليه خميصة(١) كانت عليه، وأمر له بألف درهم، فكان الرجل بعد ذلك يقول: أشهد أنك من أولاد الرسول.

وقال رجل لوهب بن منبه: إن فلاناً شتمك، فقال: ما وجد الشيطان بريداً غيرك.

### فصـــل في العفو والرفق

اعلم أن معنى العفو أن تستحق حقاً فتسقطه، وتؤدي عنه من قصاص أو غرامة، وهو غير الحلم والكظم. قال الله تعالى: ﴿ والعافين عن الناس ﴾(٢) وقال: ﴿ فَمَنْ عَفَ وَأَصَّلَحَ وَأَصَّلَحَ فَأَجَّرُمُ عَلَى اللهِ عليه وآله وسلم، قال: « ما نقصت

<sup>(</sup>١) الخميصة: كساء أسود مربع له علمان، فإن لم يكن معلماً فليس بخميصة.

<sup>(</sup>٢) آل عمران، الآية: ١٣٤. َ

<sup>(</sup>٣) الشوري، الآية: ٤٠.

صدقة من مال، وما زاد الله عبداً بعفو إلا عزاً، وما تواضع أحد لله إلا رفعه الله ،(١).

وعن عقبة بن عامر، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: « يا عقبة، ألا أخبرك بأفضل أخلاق أهل الدنيا والأخرة؟ تصل من قطعك، وتعطي من حرمك، وتعفو عمن ظلمك (٢).

وروى أن منادياً ينادي يوم القيامة: ليقم من وقع أجره على الله؟ فلا يقوم إلا من عفا عمن ظلمه.

وعن أنس رضي الله عنه، قال: قال رسول الله ﷺ: « إن الله رفيق يحب الرفق، ويعطى عليه ما لا يعطى على العنف » (٣).

وفي «الصحيحين» (أ) من حديث عائشة رضي الله عنها، عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال: « إن الله عز وجل يحب الرفق في الأمر كله ». وفي حديث آخر: « من يحرم الرفق يحرم الخير » ( $^{\circ}$ ).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (۲٥٨٨) والترمذي (٢٠٣٠) ومالك (٢/٠٠٠). وأحمد (٣٨٦/٣).

 <sup>(</sup>٢) رواه الحاكم (١٦١/٤ ـ ١٦١) وأحمد (١٨٤/٤ ـ ١٥٨) وذكره الهيشمي في المجمع (١٨٨/٨) وقال
 رواه أحمد والطبراني وأحد إسنادي أحمد رجاله ثقات.

 <sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٥٩٣) وأبو داود (٢٤٧٨ و ٤٨٠٨) عن عائشة وعبد الله بن مغفل ورواه عن عبد الله أيضاً
 أحمد (٤//٨).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٥٦٧٨ و ٥٩٠١). ومسلم (٢١٦٣) ورواه أيضاً أبو داود (٥٢٠٧) والترمذي (٣٢٩٦) وأحمد (٣٦/٦).

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم (٢٥٦٢). وأبو داود (٤٨٠٩) وأحمد (٣٦٢/٤).

# باب في الحقد والحسد

اعلم أن الغيظ إذا كظم لعجز عن التشفي في الحال رجع إلى الباطن، فاحتقن فيه فصار حقداً.

وعلامته دوام بغض الشخص واستثقاله والنفور منه، فالحقد ثمرة الغضب، والحسد من نتائج الحقد.

وعن الزبير بن العوام رضي الله عنه، قال: قال رسول الله ﷺ: « دب إليكم داء الأمم قبلكم الحسد والبغضاء ع(١).

وفي «الصحيحين» (٢) عن النبي ﷺ قال: « لا تباغضوا، ولا تقاطعوا، ولا تحاسدوا، ولا تحاسدوا، ولا تدابروا، وكونوا عباد ألله إخواناً ». وفي حديث آخر عنه ﷺ أنه قال: « إن الحسد يأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب» (٣). وفي حديث آخر أنه قال: « يطلع عليكم من هذا الفج (٤) رجل من أهل الجنة، فطلع رجل، فسئل عن عمله، فقال: إني لا أجد لأحد من المسلمين في نفسي غشاً ولا حسداً على خير أعطاه الله إياه »(٩).

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٥١٢) وقال المنذري في «الترغيب والترهيب» (٥٤٨/٣). رواه البزار بإسناد جيد والبيهتي وغيرهما.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦٠٦٥ ـ ٢٠٧٦) ومسلم (٢٥٥٩) وأبو داود (٤٩١٠) والترمذي (١٩٣٥) وابن حبان (٢٦٠).

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود (٤٩٠٣) ورواه أيضاً البخاري في والتاريخ الكبير، (٢٧٢/١) وقال لا يصح ورواه أبن ماجه (٤٢١٠).

<sup>(</sup>٤) الفج: الطريق الواسع بين الجبلين.

<sup>(</sup>٥) قال المنذري (٥٤٩/٣) في الترغيب والترهيب رواه أحمد بإسناد على شرط البخاري ومسلم والنسائي وأبو يعلى والبزار بنحوه. ورواية أحمد في المسند (١٦٦/٣) عن أنس.

وروينا أن الله تبارك وتعالى يقول:

: «الحاسد عدو نعمتي، متسخط لقضائي، غير راض بقسمتي بين عبادي.

وقال ابن سيرين: ما حسدت أحداً على شيء من أمر الدنيا، لأنه إن كان من أهل الجنة، فكيف أحسده على شيء من أمر الدنيا، وهو يصير إلى الجنة، وإن كان من أهل النار، فكيف أحسده على شيء من أمر الدنيا، وهو يصير إلى النار. وقال إبليس لنوح عليه السلام: إباك والحسد، فإنه صيرنى إلى هذه الحال.

واعلم أن الله تعالى إذا أنعم على أخيك نعمة، فلك فيها حالتان:

إحداهما: أن تكره تلك النعمة وتحب زوالها، فهذا هو الحسد.

والحالة الثانية: أن لا تكره وجودها ولا تحب زوالها، ولكنك تشتهي لنفسك مثلها، فهذا يسمى غبطة.

قال المصنف رحمه الله:

قلت: واعلم أني ما رأيت أحداً حقق الكلام في هذا كما ينبغي، ولا بد لي من كشفه فأقول:

وعلاج الحسد، تارة بالرضى بالقضاء، وتارة بالزهد في الدنيا، وتارة بالنظر فيما يتعلق بتلك النعم من هموم الدنيا وحساب الآخرة، فيتسلى بذلك ولا يعمل بمقتضى ما في النفس أصلًا، ولا ينطلق، فإذا فعل ذلك لم يضره ما وضع في جبلته.

فأما من يحسد نبياً على نبوته، فيحب أن لا يكون نبياً، أو عالماً على علمه، فيؤثر أن لا يرزق ذلك أو يزول عنه، فهذا لا عذر له، ولا تجبل عليه إلا النفوس الكافرة أو الشريرة،

 <sup>(</sup>١) قال الحافظ العراقي في تخريج أحاديث الإحياء (١٨٧/٣) رواه ابن أبي الدنيا في كتاب ذم الحسد من حديث أبي هريرة وفيه يعقوب بن محمد الزهري وموسى بن يعقوب ضعفهما الجمهور.

فأما إن أحب أن يسبق أقرانه، ويطلع على مالم يدركوه، فإنه لا يأثم بذلك، فإنه لم يؤثر زوال ما عندهم عنهم، بل أحب الارتفاع عنهم ليزيد حظه عند ربه، كما لو استبق عبدان إلى خدمة مولاهما، فأحب أحدهما أن يستبق. وقد قال الله تعالى: ﴿ وَفِي ذَلِكَ فُلْيَتَنَافَسِ لَهُ اللهُ تَعَالَى: ﴿ وَفِي ذَلِكَ فُلْيَتَنَافَسِ اللهُ تَعَالَى : ﴿ وَفِي ذَلِكَ فُلْيَتَنَافَسِ

وفي «الصحيحين» (٢) من حديث ابن عمر رضي الله عنهما، عن النبي ﷺ أنه قال: « لا حسد إلا في اثنتين: رجل آناه الله عز وجل القرآن، فهو يقوم به آناء الليل وآناء النهار، ورجل آناه الله مالاً، فهو ينفقه في الحق آناء الليل وآناء النهار ».

والحسد له أسباب:

أحدها: العداوة، والتكبر، والعجب، وحب الرياسة، وخبث النفس، وبخلها، وأشدها: العداوة والبغضاء، فإن من آذاه إنسان بسبب من الأسباب، وخالفه في غرضه، أبغضه قلبه، ورسخ في نفسه الحقد.

والحقد يقتضي التشفي والانتقام، فمهما أصاب عدوه من البلاء فرح بذلك، وظنه مكافأة من الله تعالى له، ومهما أصابته نعمة ساءه ذلك، فالحسد يلزم البغض والعداوة ولا يفارقهما، وإنما غاية التقي أن لا يبغي، وأن يكره ذلك من نفسه، فأما أن يبغض إنساناً فيستوي عنده مسرته ومساءته، فهذا غير ممكن.

وأما الكبر، فهو أن يصيب بعض نظرائه مالاً أو ولاية، فيخاف أن يتكبر عليه ولا يطيق تكبره، أو يكون من أصاب ذلك دونه، فلا يحتمل ترفعه عليه أو مساواته. وكان حسد الكفار لرسول الله على قريباً من ذلك. قال الله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَوَلاَنْزِلَ هَنَذَا ٱلْقُرْيَانُ عَلَى رَجُلِ مِّنَ ٱللَّهُ عَلِيهِم من بيننا ﴾ (٤) وقال الله تعالى: ﴿ أَهُولاهُ منَّ اللَّهُ عليهم من بيننا ﴾ (٤) وقال في حق المؤمنين: ﴿ أَهُولاهُ منَّ اللَّهُ عليهم من بيننا ﴾ (٤) وقال في آية أخرى: ﴿ وَلَهِنَ أَطَعْتُم بَشَرًا مِثْلَكُمْ إِنَّكُمْ إِنَاكُمْ إِنَّكُمْ إِنَّا كُمْ إِنَّا اللهُ عَلَيهم فحسدوهم.

<sup>(</sup>١) المطفقين، الآية: ٢٦.

ر) المستون الماء (١٩٠٥ - ٧٥٦٩) ومسلم (٨١٥) ورواه أيضاً أحمد (٣١/٣ - ٨٨) والترمذي (١٩٣٦) (٢) وابن ماجه (٤٢٠٩) وابن حبان (١٣٥).

<sup>(</sup>٣) الزخرف، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٤) الأنعام، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٥) يس، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٦) المؤمنون، الآية: ٣٤.

وأما حب الرياسة والجاه، فمثاله أن الرجل الذي يريد أن يكون عديم النظير في فن من الفنون، إذا غلب عليه حب الثناء، واستفزه الفرح بما يمدح به، من أنه أوحد العصر، وفريد الدهر في فنه، إذا سمع بنظير له في أقصى العالم، ساءه ذلك، وأحب موته، أو زوال النعمة التي بها يشاركه في علم، أو شجاعة، أو عبادة، أو صناعة، أو ثروة، أو غير ذلك، وليس ذلك إلا لمحض الرياسة بدعوى الانفراد.

وقد كان علماء اليهود ينكرون معرفة النبي ﷺ، ولا يؤمنون خوفاً من بطلان رئاستهم.

وأما خبث النفس وشحها على عباد الله، فإنك تجد من الناس من لا يشتغل برئاسة ولا تكبر، وإذا وصف عنده حسن حال عبد من عباد الله تعالى فيما أنعم عليه به، شق عليه ذلك، وإذا وصف له اضطراب أمور الناس وإدبارهم، وتنغيص عيشهم، فرح به، فهو أبداً يحب الإدبار لغيره، ويبخل بنعمة الله على عباده، كأنهم يأخذون ذلك من ملكه وخزانته.

وقد قال بعض العلماء: البخيل من يبخل بمال نفسه، والشحيح الذي يبخل بمال غيره، فهذا يبخل بنعمة الله على عباده الذين ليس بينهم وبينه عداوة ولا رابطة، وهذا ليس له سبب إلا خبث النفس ورداءة الطبع، وهذا معالجته شديدة، لأنه ليس له سبب عارض، فيعمل على إزالته، بل سببه خبث الجبلة، فيعسر إزالته، فهذه أسباب الحسد.

#### فصــل

واعلم إنما يكثر الحسد بين أقوام تكثر بينهم الأسباب التي ذكرناها، ويقع ذلك غالباً بين الأقران، والأمثال، والإخوة، وبني العم، لأن سبب التحاسد توارد الأغراض على مقاصد يحصل التناقض فيها، فيثور التنافر والتباغض.

ولذلك ترى العالم يحسد العالم دون العابد، والعابد يحسد العابد دون العالم، والتاجر يحسد التاجر، والإسكاف يحسد الإسكاف، ولا يحسد البزاز إلا أن يكون سبب آخر، لأن مقصد كل واحد من هؤلاء غير مقصد الآخر.

فأصل العداوة التزاحم على غرض واحد، والغرض الواحد لا يجمع متباعدين، إذ لا رابطة بين شخصين في بلدين، ولا يكون بينهما محاسدة إلا من اشتد حرصه على الجاه، فإنه يحسد كل من في العالم ممن يساهمه في الخصلة التي يفاخر بها.

ومنشأ جميع ذلك حب الدنيا، فإن الدنيا هي التي تضيق على المتـزاحمين، وأما الأخرة، فلا ضيق فيها، فإن من أحب معرفة الله تعالى، وملائكته، وأنبيائه، وملكوت أرضه وسمائه، لم يحسد غيره إذا عرف ذلك، لأن المعرفة لا تضيق على العارفين، بل المعلوم

الواحد يعرفه ألف ألف عالم، ويفرح بمعرفته غيره، فلذلك لا يكون بين علماء الدين محاسدة، لأن مقصودهم معرفة الله سبحانه، وهو بحر واسع لا ضيق فيه، وغرضهم المنزلة عند الله، ولا ضيق فيما عند الله، لأن أجل ما عند الله من النعيم لذة لقائه، وليس فيه ممانعة ولا مزاحمة. ولا يضيق بعض الناظرين على بعض، بل يزيد الأنس بكثرتهم، إلا أنه إذ قصد العلماء بالعلم المال والجاه تحاسدوا.

والفرق بين العلم والمال، أن المال لا يحل في يد مالم يرتحل عن يد أخرى، والعلم مستقر في قلب العالم، ويحل في قلب غيره بتعليمه من غير أن يرتحل عن قلبه، ولا نهاية له، فمن عود نفسه الفكر في حلال الله وعظمته وملكه، صار ذلك عنده ألذ من كل نعيم، لأنه لم يكن ممنوعاً عنه ولا مزاحماً فيه، فلا يكون في قلبه حسد لأحد من الخلق، لأن غيره لو عرف مثل معرفته لم ينقص من لذته، فقد عرفت أنه لا حسد إلا في المتوارد على مقصود يضيق عن الوفاء بالكل.

ولهذا لا ترى الناس يتزاحمون على النظر إلى زينة السماء، لأنها واسعة الأقطار، وافية بجميع الأبصار، فعليك إن كنت شفيقاً على نفسك أن تطلب نعيماً لا زحمة فيه، ولذة لا تتكدر، ولا يوجد ذلك في الدنيا إلا في معرفة الله تعالى وعجائب ملكوته، ولا ينال ذلك في المعرفة أيضاً، فإن كنت لا تشتاق إلى معرفة الله سبحانه، ولم تجد لذتها، وضعفت فيها رغبتك، فلست برجل، إنما هذا شأن الرجال، لأن الشوق بعد الذوق، ومن لم يذق لم يعرف لم يشتق، ومن لم يشتق لم يطلب، ومن لم يطلب لم يدرك، ومن لم يدرك بقى من المحرومين.

واعلم أن الحسد من الأمراض العظيمة للقلوب، ولا تداوى أمراض القلوب إلا بالعلم والعمل، والعلم النافع لمرض الحسد هو أن تعرف حقيقة أن الحسد ضرر عليك في الدين والدنيا، وأنه لا يضر المحسود في الدين ولا في الدنيا، بل ينتفع به، والنعمة لا تزول عن المحسود بحسدك، ولو لم تكن تؤمن بالبعث لكان مقتضى الفطنة إن كنت عاقلاً أن تحذر من الحسد، لما فيه من ألم القلب مع عدم النفع، فكيف وأنت تعلم ما فيه من العذاب في الأخرة.

وبيان قولنا: أن المحسود لا ضرر عليه في الدين ولا في الدنيا، بل ينتفع بحسدك في الدين والدنيا، لأن ما قدره الله له من نعمة لا بد أن تدوم إلى أجله الذي قدره، ولا ضرر عليه في الآخرة، لأنه لا يأثم هو بذلك، بل ينتفع به، لأنه مظلوم من جهتك، لا سيما إذا أخرجت الحسد إلى القول والفعل.

وأما منفعته في الدنيا، فهو أن من أهم أغراض الخلق غم الأعداء، ولا عذاب أعظم مما أنت فيه من الحسد.

فإذا تأملت ما ذكرنا، علمت أنك عدو لنفسك، وهو صديق لعدوك، فما مثلك إلا كمثل من يرمي حجراً إلى عدوه ليصيب مقتله فلا يصيبه، ويرجع الحجر على حدقته اليمنى فيقلعها، فيزيد غضبه، فيعود ويرميه بحجر أشد من الأول، فيرجع الحجر على عينه الأخرى فيعميها، فيزداد غيظه، فيرميه الثالثة، فيعود الحجر على رأسه فيشدخه، وعدوه سالم يضحك به، فهذه الأدوية العلمية، فإذا تفكر الإنسان فيها، أخمدت نار الحسد من قلبه.

وأما العمل النافع فيه، فهو أن يتكلف نقيض ما يأمره به الحسد، فإذا بعثه على الحقد والقدح في المحسود، كلف نفسه المدح له، والثناء عليه، وإن حمله على الكبر، ألزم نفسه التواضع له، وإن بعثه على كف الإنعام عنه، ألزم نفسه زيادة في الإنعام.

وقد كان جماعة من السلف إذا بلغهم أن شخصاً اغتابهم، أهدوا إليه هدية، فهذه أدوية نافعة للحسد جداً، إلا أنها مرة، وربما يسهل شربها أن يعلم أنه إذا كان لا يكون كل ما تريد، فأرد ما يكون، وهذا هو الدواء الكلى، والله أعلم.

# باب في ذم الدنيا

الآيات الواردة في القرآن العزيز بعيب الدنيا، والتزهيد فيها، وضرب الأمثال لها كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ زُبِّنَ لِلنَّاسِحُبُّ ٱلشَّهَوَتِ . . . إلى قوله: ذَالِكَ مَتُسَلَّعُ ٱلْحَكَيْوَةِ ٱلدُّنيْتَ وَاللَّهُ عِندَهُ حُسْثُ ٱلْمَعَابِ قُلْ أَوْنَبِقُكُم بِغَيْرِمِن ذَالِكُمْ ﴿ ﴾ الآية ، وقوله : ﴿ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا ۚ إِلَّا مَتَكُ عُ ٱلْفُرُودِ ﴾ (٢)، وقوله: ﴿ إِنَّمَا مَثُلُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا كُمْآءٍ أَنزَلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ ﴾ (٣) الآية، وقوله: ﴿ ٱعْلَمُوٓا أَنَّمَا ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَا لَوَبُّ وَلَمْوُّ وَزِينَةٌ ﴾ (١٠)، وقوله: ﴿ وَإِن كُلَّ ذَلِكَ لَمَّامَتَنُحُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَأَوَٱلْآخِرَةُ عِندَرَيِّكَ لِلْمُتَّقِينَ ﴾(٥) وقوله: ﴿ فَأَعْرِضْعَنَ مَن تَوَلَّى عَن ذِكْرِنَا وَلَرُيُرِدْ إِلَّا ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا ذَلِكَ مَبْلَغَهُمُ مِّنَ ٱلْمِلْمُ ﴾(١٠).

وأسا الأحاديث، فغي «الصحيحين»(٧) من رواية المستور بن شداد، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: « ما الدنيا في الآخرة إلا كمثل ما يجعل أحمدكم أصبعه في اليم، فلينظر بم ترجع؟ ٥. وفي حـديثَ آخر: ٥ الـدنيا سجن المؤمن وجنــةُ الكافر ، رواه مسلم (^)، وفي حديث آخر: و لو كانت الدنيا تعدل عند الله جناح بعوضة ما

<sup>(</sup>١) آل عمران، الأيتان: ١٤ ـ ١٥.

<sup>(</sup>٢) آل عمران، الآية: ١٨٥.

<sup>(</sup>٥) الزخرف الآية: ٣٥. (٣) يونس، الآية: ٢٤. (١) النجم، الأيتان: ٢٩ ـ ٣٠.

<sup>(</sup>٤) الحديد، الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>٧) الحديث ليس في الصحيحين إنما هو في مسلم (٣٨٥٨) ورواه أيضاً الترمذي (٣٣٢٤) وابن ماجه (٤١٠٨) وأحمد (٢٢٩/٤).

<sup>(</sup>٨) رواه مسلم (٢٩٥٦) وأحمد (٣٢٣/٣) وابن ماجه (٤١١٣) والترمذي (٢٤٢٦) وابن حبان (٦٨٧) وأبو نعيم في الحلية (١٧٧/٨ ـ ١٨٥) والحاكم (١٣٥/٤).

سقى منها كافراً شربة ماء ». رواه الترمذي وصححه (١٠). وفي حديث آخر: « الدنيا ملعونة ملعونة ملعون ما فيها إلا ما كان لله منها ١٤٠٠.

وروی أبو موسی، عن النبي ﷺ أنه قال: « من أحب دنياه، أضر بآخرته، ومن أحب آخرته، أضر بدنياه، فآثروا ما يبقى على ما يفنى »(٣).

وكتب الحسن إلى عمر بن عبد العزيز في ذم الدنيا كتاباً طويلاً فيه: أما بعد فإن الدنيا دار ظعن ليست بدار مقام، وإنما أنزل إليها آدم عقوبة، فاحذرها يا أمير المؤمنين، فإن الزاد منها تركها، والغنى فيها فقرها، تذل من أعزها، وتفقر من جمعها، كالسم يأكله من لا يعرفه وهو حتفه، فاحذر هذه الدار الغرارة الخيالة الخداعة، وكن أسرً ما تكون فيها، احذر ما تكون لها، سرورها مشوب بالحزن، وصفرها مشوب بالكدر، فلو كان الخالق لم يخبر عنها خبراً، ولم يضرب لها مثلاً، لكانت قد أيقظت النائم، ونبهت الغافل، فكيف وقد جاء من الله عز وجل عنها زاجر، وفيها واعظ، فما لها عند الله سبحانه قدر ولا وزن، ما نظر إليها منذ خلقها.

ولقد عرضت على نبينا على نبينا المنه مفاتيحها وخزائنها، لا ينقصه عند الله جناح بعوضة، فأبى ان يقبلها، وكره أن يحب ما أبغض خالقه، أو يرفع ما وضع مليكه، زواها الله عن الصالحين اختياراً، وبسطها لأعدائه اغتراراً، أفيظن المغرور بها المقتدر عليها أنه أكرم بها؟ ونسي ما صنع الله بمحمد على حين شد على يطنه الحجر، والله ما أحد من الناس بسط له في الدنيا، فلم يخف أن يكون قد مكر به، إلا كان قد نقص عقله، وعجز رأيه، وما أمسك عن عبد، فلم يظن أنه قد خير له فيها، إلا نقص عقله وعجز رأيه.

وقال مالك بن دينار: اتقوا السحارة، فإنها تسحر قلوب العلماء، يعني الدنيا.

ومن أمثلة الدنيا: قال يونس بن عبيد: شبهت الدنيا برجل نائم، فرأى في منامه ما يكرهه وما يحب، فبينما هو كذلك انتبه.

ومثل هذا قولهم: الناس نيام، فإذا ماتوا انتبهوا.

والمعنى أنهم ينتبهون بالموت وليس في أيديهم شيء مما ركنوا إليه وفرحوا به.

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٣٢٠) وابن ماجه (٤١١٠) والحديث صحيح بشواهده.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٢٣٣٢) وابن ماجه (٤١١٢) وحسنه الترمسذي. ورواه أبو نعيم في الحليسة (٢) -١٥٧/٣).

<sup>(</sup>٣) رُواه أحمد (٤١٢/٤) والحاكم (٢١٩/٤) وابن حبان (٧٠٩) وهو ضعيف لانقطاعه.

قيل: إن عيسى عليه السلام رأى الدنيا في صورة عجوز هتماء (١) عليها من كل زينة . فقال لها: كم تزوجت؟ قال: لا أحصيهم . قال: فكلهم مات عنك أو كلهم طلقك؟ قالت: بل كلهم قتلت، فقال عيسى عليه السلام: بؤساً لأزواجك الباقين، كيف لا يعتبرون بأزواجك الماضين، كيف تهلكينهم واحداً بعد واحد، ولا يكونون منك على حذر .

وروي عن ابن عباس رضي الله عنه قال: يؤتى بالدنيا يوم القيامة في صورة عجوز شمطاء (٢) زرقاء، أنيابها بادية، مشوه خلقها، فتشرف على الخلق، فيقال: هل تعرفون هذه؟ فيقولون: نعوذ بالله من معرفة هذه. فيقال: هذه الدنيا التي تشاجرتم عليها، وبها تقاطعتم الأرحام، وبها تحاسدتم وتباغضتم واغتررتم، ثم تقذف في جهنم، فتقول: يا رب أين أتباعى وأشياعى؟ فيقول: ألحقوا بها أتباعها وأشياعها.

وعن أبي العلاء، قال: رأيت في النوم عجوزاً كبيرة عليها من كل زينة، والناس عكوف عليها متعجبون، ينظرون إليها، فقلت لها: من أنت ويلك؟ قالت: أما تعرفني؟ قلت: لا، قالت أنا الدنيا. فقلت: أعوذ بالله من شرك. قال: إن أحببت أن تعاذ من شري فأبغض الدرهم. وقال بعضهم: رأيت الدنيا في النوم عجوزاً مشوهة الخلقة حدباء.

مثال آخر: اعلم أن أحوالك ثلاث:

حال لم تكن فيها شيئاً؛ وهي قبل أن توجد.

وحال أخرى، وهي من ساعة موتك إلى ما لا نهاية له في البقاء السرمـدي؛ فإن لنفسك وجوداً بعد خروجها من بدنك، إما في الجنة أو النار، وهو الخلود الدائم.

وبين هاتين الحالتين حالة متوسطة، وهي أيام حياتك في الدنيا، فانظر إلى مقدار ذلك، وانسبه إلى الحالتين، تعلم أنه أقل من طرفة عين في مقدار عمر الدنيا.

<sup>(</sup>١) ليس لها أسنان.

<sup>(</sup>٢) الشمط في الشعر: اختلافه بلونين من سواد وبياض.

<sup>(</sup>٣) من القيلولة: هي النوم في الظهيرة.

<sup>(</sup>٤) روّاه أحمد (١/ ٣٩١) والترمذي (٢٣٧٧) وقال حسن صحيح وابن ماجه (٤١٠٩) وابن حبان (٦٣٤٢) وابن حبان (٦٣٤٢) والحاكم (٢١٠/٤).

وقال عيسى عليه السلام: الدنيا قنطرة، فاعبروها ولا تعمروها. هذا مثل واضح، فإن الحياة الدنيا معبر إلى الأخرة، والمهد هو الركن الأول على أول القنطرة، واللحد هو الركن الثاني على آخر القنطرة.

ومن الناس من قطع نصف القنطرة، ومن الناس من قطع ثلثيها، ومنهم من لم يبق له إلا خطوة واحدة وهو غافل عنها، وكيفما كان فلا بد من العبور، فمن وقف يبني على القنطرة ويزينها وهو يستحث للعبور عليها، فهو في غاية الجهل والحمق.

وقيل: مثل طالب الدنيا، مثل شارب ماء البحر، كلما ازداد شرباً، ازداد عطشاً حتى يقتله.

وكان بعض السلف يقول لأصحابه: انطلقوا حتى أريكم الدنيا، فيلذهب بهم إلى مزبلة فيقول: انظروا إلى ثمارهم ودجاجهم وعسلهم وسمنهم.

مثال آخر: روي عن الحسن قال: بلغني عن رسول الله على أنه قال: الإنما مثلي ومثلكم ومثل الدنيا كمثل قوم سلكوا مفازة غبراء، حتى إذا لم يدروا ما سلكوا منها أكثر أو ما بقي، أنفذوا الزاد وخسروا الظهر، وبقوا بين ظهراني المفازة، لا زاد ولا حمولة، فأيقنوا بالهلكة، فبينما هم كذلك، إذ طلع عليهم رجل في رحلة يقطر رأسه، فقالوا: إن هذا قريب عهد بريف، وما جاء هذا إلا من قريب، فلما انتهى إليهم قال: يا هؤلاء، علام أنتم؟ قالوا: على ما ترى. قال: أرأيتكم إن هديتكم إلى ماء رواء، ورياض خضر ما تعملون؟ قالوا: لا نعصونه شيئاً. قال: عهودكم ومواثيقكم بالله. قال: فأعطوه عهودهم ومواثيقهم بالله لا يعصونه شيئاً. قال: فأوردهم ماءاً ورياضاً خضراً، فمكث فيهم ما شاء الله، ثم قال: يا هؤلاء، الرحيل. قالوا: إلى أين؟ قال: إلى ماء ليس كمائكم، وإلى رياض ليست كرياضكم. فقال أكثر القوم: والله ما وجدنا هذا حتى ظننا أن لن نجده، وما نصنع بعيش خير من هذا؟ وقالت طائفة قليلة: ألم تعطوا هذا الرجل عهودكم ومواثيقكم بالله لا تعصونه؟ وقد صدقكم في أول حديثه، فوالله ليصدقنكم في آخره. قال: فراح فيمن اتبعه، وتخلف بقيتهم، فنزل عدو، فأصبحوا بين أسير وقتيل هذا؟

وفي الصحيحين (٢) من حديث أبي موسي رضي الله عنه قال: قال رسول الله 遊:

<sup>(</sup>١) رواه ابن المبارك في الزهد (٥٠٧) والحديث إسناده ضعيف الإرسال الحسن وقال الحافظ العراقي في تخريج الإحياء (٣١٨/٣). أخرجه ابن أبي الدنيا هكذا بطوله ورواه أحمد (٢٦٧/١) مختصراً. ورواية ابن أبي الدنيا الحديث (٨٨) في ذم الدنيا.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۱۱۷ و ۲۸۵۶) ومسلم (۲۲۸۳).

« إنما مثلي ومثل ما بعثني الله به ، كمثل رجل أتى قومه فقال: يا قوم ، إني رأيت الجيش بعيني ، وأنا النذير العريان ، فالنجاء ، فأطاعه طائفة من قومه ، فأدلجوا وانطلقوا على مهلهم ، فنجوا ، وكذبته طائفة منهم ، فأصبحوا مكانهم ، فصبّحهم الجيش في مكانهم ، فأهلكهم واجتاحهم ، فذلك مثل من أطاعني واتبع ما جئت به ، ومثل من عصاني وكذب بما جئت به من الحق » .

## فصــل في بيان حقيقة الدنيا والمذموم منها والمحمود

قد سمع خلق كثير ذم الدنيا مطلقاً، فاعتقدوا أن الإشارة إلى هذه الموجودات التي خلقت للمنافع، فأعرضوا عما يصلحهم من المطاعم والمشارب.

وقد وضع الله في الطباع توقان للنفس إلى ما يصلحها، فكلما تاقت منعوها، ظناً منهم أن هذا هو الزهد المراد، وجهلاً بحقوق النفس، وعلى هذا أكثر المتزهدين، وإنما فعلوا ذلك لقلة العلم، ونحن نصدع بالحق من غير محاباة فنقول:

اعلم أن الدنيا عبارة عن أعيان موجودة للإنسان، فيها حظ، وهي الأرض وما عليها، فإن الأرض مسكن الأدمي، وما عليها ملبس ومطعم ومشرب ومنكع، وكل ذلك علف لراحلة بدنه السائر إلى الله عز وجل، فإنه لا يبقى إلا بهذه المصالح، كما لا تبقى الناقة في طريق الحج إلا بما يصلحها، فمن تناول منها ما يصلحه على الوجه المأمور به مدح، ومن أخذ منها فوق الحاجة يكتنف الشره وقع في الذم، فإنه ليس للشره في تناول الدنيا وجه، لانه يخرج عن النفع إلى الأذى، ويشغل عن طلب الأخرى فيفوت المقصود، ويصير بمثابة من أقبل يعلف الناقة، ويرد لها الماء، ويغير عليها ألوان الثياب، وينسى أن الرفقة قد سارت، فإنه يبقى في البادية فريسة للسباع هو وناقته.

ولا وجه أيضاً للتقصير في تناول الحاجة، لأن الناقة لا تقوى على السير إلا بتناول ما يصلحها، فالطريق السليم هي الوسطى، وهي أن يؤخذ من الدنيا قدر ما يحتاج إليه من الزاد للسلوك، وإن كان مشتهي، فإن إعطاء النفس ما تشتهيه عون لها وقضاء لحقها.

وقد كان سفيان الثوري يأكل في أوقات من طيب الطعام، ويحمل معه في السفر الفالوذج.

وكان إبراهيم بن أدهم يأكل من الطيبات في بعض الأوقات، ويقول: إذا وجدنا أكلنا أكل الرجال، وإذا فقدنا صبرنا صبر الرجال. ولينظر في سيرة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وصحابته، فإنهم ما كان لهم إفراط في تناول الدنيا، ولا تفريط في حقوق النفس.

وينبغي أن يتلمح حظ النفس في المشتهى، فإن كان في حظها حفظها وما يقيمها ويصلحها وينشطها للخير، فلا يمنعها منه، وإن كان حظها مجرد شهوة ليست متعلقة بمصالحها المذكورة فذلك حظ مذموم، والزهد فيه يكون.

# باب في ذم البخل والحرص والطمع وذم المال ومدحه ومدح القناعة والسخاء، ونحو ذلك

اعلم أن المال لا يذم لذاته بل يقع الذم لمعنى من الأدمي، وذلك المعنى إما شدة حرصه أو تناوله من غير حلّه، أو حبسه عن حقه، أو إخراجه في غير وجهه، أو المفاخرة به، ولهذا قال الله تعالى: ﴿ أَنَمَا آمَوْلُكُمُ مُ وَأَوْلَكُمُ فِتَسَنَةٌ ﴾ (١).

وفي «سنن الترمذي» عن النبي ﷺ أنه قال: « ما ذئبان جائمان أرسلا في غنم ، بأفسد لها من حرص المرء على المال والشرف لدينه »(٢).

وقد كان السلف يخافون من فتنة المال. وكان عمر رضي الله عنه إذا رأى الفتوح يبكي ويقول: ما حبس الله هذا عن نبيه ﷺ وعن أبي بكر لشرَّ أراده الله بهما، وأعطاه عمر إرادة الخير له.

وقال يحيى بن معاذ: الدرهم عقرب، فإن لم تحسن رقيته فلا تأخذه، فإنه إن لدغك قتلك سمه. قيل: ما رقيته؟ قال: أخذه من حله ووضعه في حقه. وقال: مصيبتان للعبد في ماله عند موته لا تسمع الخلائق بمثلهما، قيل: ما هما؟ قال: يؤخذ منه كله، ويسأل عنه كله.

### بيان مدح المال

قد بينا أن المال لا يذم، لذاته بل ينبغي أن يمدح، لأنه سبب للتوصل إلى مصالح الدين والدنيا، وقد سماه الله تعالى في أول سورة الدين والدنيا، وقد سماه الله تعالى في أول سورة النساء: ﴿ وَلَا تُؤْتُوا ٱلسُّعَهَا مَا أَمُوا لَكُمُ ٱلْيَى جَعَلَ اللهُ لَكُمُ قِينَا ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) الأنفال، الآية: ٢٨.

 <sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٢٤٨٢) من الزهد وعزاه المنذري (٢٠/١) إلى ابن حبان وقال قال الترمذي حديث حسن وعزاه الحافظ العراقي (٢٣٢/٣) إلى النسائي في الكبرى.

<sup>(</sup>٣) النساء، الآية: ٥.

وقال سعيد بن المسيب: لا خير فيمن لا يريد جمع المال من حله، يكف به وجهه عن الناس، ويصل به رحمه، ويعطى منه حقه.

وقال أبو إسحاق السبيعي: كانوا يرون السعة عوناً على الدين. وقال سفيان: المال في زماننا هذا سلاح المؤمنين.

وحاصل الأمر: أن المال مثل حية فيها سم وترياق، فترياقه فوائده وغوائله سمه، فمن عرف فوائده وغوائله، أمكنه أن يحترز من شره ويستدر من خيره.

أما فوائده، فتنقسم إلى دنيوية ودينية.

أما الدنيوية، فالخلق يعرفونها، ولذلك تهالكوا في طلبها.

وأما الدينية، فتنحصر في ثلاثة أنواع.

أحدها: أن ينفقه على نفسه، إما في عبادة، كالحج والجهاد، وإما في الاستعانة على العبادة، كالمطعم والملبس والمسكن وغيرها من ضرورات المعيشة، فإن هذه الحاجات إذا لم تتيسر، لم يتفرغ القلب للدين والعبادة، ومالا يتوصل إلى العبادة إلا به، فهو عبادة، فأخذ الكفاية من الدنيا للاستعانة على الدين من الفوائد الدينية، ولا يدخل في هذا التنعم والزيادة على الحاجة، فإن ذلك من حظوظ الدنيا.

النوع الثاني: ما يصرفه إلى الناس، وهو أربعة أقسام:

أحدها: الصدقة، وفضائلها كثيرة مشهورة.

القسم الثاني: المروءة، ونعني بها صرف المال إلى الأغنياء والأشراف في ضيافة وهدية وإعانة ونحو ذلك، وهذا من الفوائد الدينية، إذ به يكتسب العبد الإخوان والأصدقاء.

القسم الثالث: وقاية العرض نحو بذل المال لدفع هجر الشعراء، وثلب<sup>(۱)</sup> السفهاء، وقطع السنتهم، وكف شرهم، فهو من الفوائد الدينية، فإن النبي على قال: « ما وقى الرجل به عرضه فهو صدقة »<sup>(۲)</sup>. وهذا لأنه يمنع المغتاب من معصية الغيبة، ويحرز منها ما يثير كلامه من العداوة التي تحمل في الانتقام على مجاوزة حدود الشريعة.

القسم الرابع: ما يعطيه أجراً على الاستخدام، فإن الأعمال التي يحتاج إليها الإنسان

<sup>(</sup>١) ثلبه إذا لامه وعابه وصرح بالعيب.

<sup>(</sup>٢) رواه القضاعي في مسند الشهاد (٩٤) وعزاه العراقي (٣٣٦/٣) إلى أبي يعلى في مسنده.

لمهنة أسبابها كثيرة، ولو تولاها بنفسه ضاعت أوقاته، وتعذر عليه سلوك الآخرة بالفكر والذكر اللذين هما أعلى مقامات السالك، ومن لا مال له يفتقر إلى أن يتولى خدمة نفسه بنفسه، فكل ما يتصور أن يقوم به غيرك، ويحصل بذلك غرضك؛ فإن تشاغلك به غبن، لأن احتياجك إلى التشاغل بما لا يقهم به غيرك من العلم والعمل والذكر والفكر أشد.

النوع الثالث: مالا يصرفه الإنسان إلى معين، لكن يحصل به خيراً عاماً، كبناء المساجد، والقناطر، والوقوف المؤبدة؛ فهذه جملة من فوائد المال في الدين، سوى ما يتعلق بالحظوظ العاجلة، من الخلاص من ذل السؤال، وحقارة الفقر، والعز بين الخلق، والكرامة في القلوب، والوقار.

وأما غوائل المال وآفاته، فتنقسم أيضاً إلى دينية ودنيوية.

أما الدينية فثلاث.

الأولى: أنه يجر إلى المعاصي غالباً، لأن من استشعر القدرة على المعصية، انبعثت داعية إليها.

والمال نوع من القدرة يحرك داعيته إلى المعاصي، ومتى يئس الإنسان من المعصية، لم تتحرك داعيته إليها.

ومن العصمة أن لا تجد، فصاحب القدرة إن اقتحم ما يشتهي هلك، وإن صبر لقي شدة في معاناة الصبر مع القدرة، وفتنة السراء أعظم من فتنة الضراء.

الثانية: أنه يحرك إلى التنعم في المباحات، حتى تصير له عادة وإلفاً، فبلا يصبر عنها، وربما لما يقدر على استدامتها إلا بكسب فيه شبهة، فيقتحم الشبهات، ويترقى إلى آفات من المداهنة والنفاق، لأن من كثر ماله خالط الناس، وإذا خالطهم لم يسلم من نفاق وعداوة وحسد وغيبة، وكل ذلك من الحاجة إلى إصلاح المال.

الثالثة: وهي التي لا ينفك عنها أحد، وهو أن يلهيه ماله عن ذكر الله، وهذا هو الداء العضال، فإن أصل العبادات ذكر الله تعالى، والتفكر في جلاله وعظمته، وذلك يستدعي قلباً فارغاً.

وصاحب الضيعة يمسي ويصبح متفكراً في خصومة الفلاحين ومحاسبتهم وخيانتهم،

ويتفكر في منازعة شركائه في الحدود والماء، وأعوان السلطان في الخراج والأجراء على التقصير في العمارة ونحو ذلك.

وصاحب التجارة يمسي ويصبح متفكراً في خيانة شريكه، وتقصيره في العمل وتضييعه المال.

وكذا سائر أصناف المال، حتى صاحب المجموع المكنوز يفكر في كيفية حفظه، وفي الخوف عليه.

ومن له قوت يوم بيوم فهو في سلامة من جميع ذلك، وهذا سوى ما يقاسيه أرباب الأموال في الدنيا، من الخوف والحزن والهم والغم والتعب.

فإذاً ترياق المال أخذ القوت منه، وصرف الباقي إلى الخيرات، وما عدا ذلك سموم وآفات.

# بيان ذم الحرص والطمع ومدح القناعة واليأس

واعلم أن الفقر محمود، ولكن ينبغي للفقير أن يكون قانعاً، منقطع الطمع عن المخلق، غير ملتفت إلى ما في أيديهم، ولا حريص على اكتساب المال كيف كان، ولا يمكنه ذلك إلا بأن يقنع بقدر الضرورة من المطعم والملبس.

وقد روي في «صحيح مسلم»(١٠) عن عمرو بن العاص رضي الله عنه، أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال: « قد أفلح من أسلم، ورزق كفافاً، وقنعه الله بما آتاه ».

وقال سليمان بن داود عليهما السلام: قد جربنا العيش كله، لينه من شديده، فوجدناه يكفي منه أدناه.

وفي حديث جابر رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم قال: « القناعة مال لا ينفذ »(٢). وقال أبو حازم: ثلاث من كن فيه كمل عقله: من عرف نفسه، وحفظ لسانه، وقنع بما رزقه الله عز وجل. وقرأ بعض الحكماء: أنت أخو العز ما التحفت بالقناعة.

وأما الحرص، فقد نهى عنه رسول الله ﷺ فقال: ﴿ أَيُهَا النَّاسِ، أَجَمَلُوا فِي الطُّلَّبِ،

<sup>(</sup>١) الحديث (١٠٥٤). ورواه الترمذي (٢٣٤٩) وأحمد (١٦٨/٢ ـ ١٧٣).

 <sup>(</sup>۲) عزاه السيوطي في الجامع الصغير (۱۹۹۳) إلى القضاعي عن أنس وعزاه العجلوني في كشف الخفاء
 (۲/۲) إلى الطبراني والعسكري عن جابر.

فإنه ليس لعبد إلا ما كتب له  $\pi^{(1)}$ . ونهى عن الطمع فقال: وأجمع اليأس مما في أيدي الناس  $\pi^{(2)}$ .

وقال بعضهم: لو قيل للطمع: من أبوك؟ قال: الشك في المقدور، ولو قيل له: ما حرفتك؟ قال: الحرمان. وقيل: الطمع يذل الأمير، واليأس يعز الفقير.

## بيان علاج الحرص والطمع والدواء الذي تكتسب به صفة القناعة

اعلم أن هذا الدواء مركب من ثلاثة أركان:

الصبر، والعلم، والعمل، ومجموع ذلك خمسة أمور:

الأول: الاقتصاد في المعيشة، والرفق في الإنفاق، فمن أراد القناعة فينبغي أن يسد عن نفسه أبواب الخرج ما أمكنه، ويرد نفسه إلى ما لا بد منه، فيقنع بأي طعام كان، وقليل من الإدام وثوب واحد، ويوطن نفسه على ذلك، وإن كان له عيال، فيرد كل واحد إلى هذا القدر.

قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم: « ما عال من اقتصد» وفي حديث آخر: «التدبير نصف المعيشة» (على عديث آخر: « ثلاث منجيات: خشية الله تعالى في السر والعلانية، والقصد في الغنى والفقر، والعدل في الرضى والغضب» (٥٠).

 <sup>(</sup>١) أورده المنذري في الترغيب والترهيب (٢/ ٥٣٥) بلفظ «يا أيها الناس إن الغنى ليس عن كثرة العرض ولكن الغنى غنى النفس وإن الله عز وجل يؤتي عبده ما كتب له من الرزق فأجملوا في الطلب خذوا ما حل ودعوا ما حرم، وقال رواه أبو يعلى وإسناده حسن إن شاء الله.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (٤١٢/٥). بهذا اللفظ وبلفظ وعليك بالاياس مما في أيدي الناس، رواه الحاكم (٢) وقال صحيح الإسناد.

 <sup>(</sup>٣) رواه أحمد (١/٤٤٧). وعزاه الحافظ العراقي في تخريج الإحياء (٢٤١/٣) إلى الطبراني.
 (٤) رواه الديلمي في الفردوس (٢٣١) والقضاعي (٣٣) وقال الحافظ العراقي (٢٤١/٣). وفيه خلاد بن عيسى جهله العقيلي ووثقه ابن معين.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو نعيم في الحلية (٢١٩/٣ و ٢١٩/٣) والبزار (٨١ ـ ٨٢) والقضاعي (٣٤٥). والبيهتي في شعب الإيمان. وعزاه العراقي (٣٤١/٣) إلى البزار والطبراني جميعهم عن أنس بسند ضعيف. وعزاه السيوطي في الجامع الصغير (٣٤٧١) إلى أبي الشيخ في التوبيخ والطبراني في الأوسط. وقال المنذري (٢٨٦/٣) وأسانيده وإن كان لا يسلم شيء منها من مقال فهو بمجموعها حسن إن شاء الله.

الثاني: إذا تيسر له في الحال ما يكفيه، فلا يكون شديد الاضطراب لأجل المستقبل ويعينه على ذلك قصر الأمل، واليقين بأن رزقه لا بد أن يأتيه، وليعلم أن الشيطان يعده الفقر.

وعن ابن مسعود رضي الله عنه، عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال: و إن روح القدس نفث في روعي، أنه ليس من نفس تموت حتى تستكمل رزقها وأجلها، فاتقوا الله وأجملوا في الطلب، ولا يحملنكم استبطاء الرزق أن تطلبوه بمعاصي الله عز وجل، فإنه لا يدرك ما عند الله إلا بطاعته (١).

وإذا انسد عنه باب كان ينتظر الرزق منه، فلا ينبغي أن يضطرب قلبه، فإن في الحديث: وأبي الله أن يرزق عبده المؤمن إلا من حيث لا يحتسب ٥٠٠٠.

الثالث: أن يعرف ما في القناعة من عز الاستغناء، وما في الطمع والحرص من الذل.

وليس في القناعة إلا الصبر عن المشتهيات والفضول، مع ما يحصل له من ثواب الأخرة، ومن لم يؤثر عزَّ نفسه عن شهوته، فهو ركيك العقل، ناقص الإيمان.

الرابع: أن يكون تفكره في تنعم اليهود والنصارى، وأراذل الناس والحمقى منهم، ثم ينظر إلى أحوال الأنبياء والصالحين، ويسمع أحاديثهم، ويطالع أحوالهم، ويخير عقله بين مشابهة أرذال العالمين، أو صفوة الخلق عند الله تعالى، حتى يهون عليه الصبر على القليل والقناعة باليسير، وأنه إن تنعم بالأكل فالبهيمة أكثر أكلاً منه، وإن تنعم بالوطء فالعصفور أكثر سفاداً منه.

الخامس: أن يفهم ما في جمع المال من الخطر، كما ذكرنا في آفات المال، وينظر إلى ثواب الفقر، ويتم ذلك بأن ينظر أبداً إلى من دونه في الدنيا، وإلى من فوقه في الدين، كما جاء في الحديث من رواية مسلم (٢) أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال: «انظروا إلى من هو أسفل منكم، ولا تنظروا إلى من هو فوقكم، فإنه أجدر أن لا تزدروا نعمة الله عليكم ».

 <sup>(</sup>١) قال المنذري في «الترغيب والترهيب» رواه البزار ورواته ثقات إلا قدامه بن زائدة فإنه لا يحضرني فيه جرح ولا تعديل.

<sup>(</sup>٢) رواه الديلمي في الفردوس (١٧١٤) والقضاعي في مسند الشهاب (٥٨٥).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٦٣٦) ورواه أحمد (٢/٤٥٢ و ٤٨٢) وابن ماجه (٤١٤٢) والترمذي (٢٦٣٢).

وعماد الأمر: الصبر وقصر الأمل، وأن يعلِم أن غاية صبره في الدنيا أيام قلائل لتمتع دائم، فيكون كالمريض الذي يصبر على مرارة الدواء لما يرجو من الشفاء.

#### فصـــل

ينبغي لمن فقد المال أن يستعمل القناعة كما ذكرنا، ولمن وجده أن يستعمل السخاء والإيثار واصطناع المعروف، فإن السخاء من أخلاق الأنبياء، وهو أصل من أصول النجاة.

وعن جابر رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال: « قال جبريل: قال الله عز وجل: الإسلام دين ارتضيته لنفسي، ولن يصلحه إلا السخاء وحسن الخلق، فاكرموه بهما ما صحبتموه ١٤٠٠.

وفي حديث آخر: عن ابن عباس رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: و تجالموا عن ذنوب السخي، فإن الله آخذ بيده كلما عثر ٥(٢). وفي حديث آخر: و الجنة دار الأسخياء وما جبل ولي الله إلا على السخاء ١٣٥٠.

وعن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: « إن بدلاء أمتي لم يدخلوا الجنة بعبادة ولا بصيام، ولكن دخلوها بسخاء النفس، وسلامة الصدور والنصح للمسلمين (٤٠).

وفي حديث آخر: « عليكم باصطناع المعروف، فإنه يمنع مصارع السوء ٥٠٠٠.

<sup>(</sup>١) قال الحافظ العراقي (٢٤٣/٣) أخرجه الدارقطني في المستجاد.

<sup>(</sup>٢). رواه أبو نعيم في التحلية (١٠٠) والخطيب في تأريخ بغداد (٣٣٤/٨ - ٣٣٥) وقال الحافظ المنذري في الترغيب والترهيب (٢٨٤/٣) رواه أبو الشيخ من حديث ابن عباس وقال الحافظ العراقي في تخريج الإحياء (٢٤٤/٣) أخرجه الطبراني في الأوسط والخرائطي في مكارم الأخلاق وفيه ليث بن أبى سليم مختلف فيه.

 <sup>(</sup>٣) روى الجزء الأول منه ابن عدي في الكامل والقضاعي (١١٧). وقال الحافظ العراقي (٣/٥/٣) في
تخريج الإحياء ورواه الدارقطني في المستجاد والخرائطي. وقال الدارقطني لا يصح ومن طريق
الدارقطني رواه ابن الجوزي في الموضوعات.

<sup>(</sup>٤) قال الحافظ المنذري في الترغيب والترهيب (٢/ ٥٥) رواه ابن أبي الدنيا في كتاب الأولياء موسلاً وعزاه العراقي في تخريج الإحياء (٢/ ٢٤٥) إلى الدارقطني في المستجاد وابن لال في مكارم الأخلاق من حديث أنس وفيه محمد بن عبد العزيز المبارك قبال في الميزان أنه ضعيف منكم الحديث.

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي في الجامع الصغير (٥٥٥٤) إلى ابن أبي الدنيا في قضاء الحوائج عن ابن عباس.

وقال ابن السماك: عجبت ممن يشتري المماليك بماله، كيف لا يشتري الأحرار بمعروفه؟!.

#### حكايات الأسخياء

قد صح عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنه كان أجود بالخير من الريح المرسلة(١)، وأنه ما سئل شيئاً قط فقال: لا (٢)، وأن رجلاً سأله، فأعطاه غنماً بين جبلين، فأتى الرجل قومه، فقال: يا قوم: أسلموا، فإن محمداً يعطى عطاء من لا يخشى الفقر (٣).

وقيل: كان لعثمان على طلحة رضي الله عنهما خمسون ألف درهم، فخرج إلى المسجد، فقال له طلحة: قد تهيأ مالك فاقبضه، فقال: هو لك يا أبا محمد معونة على مروءتك.

وجاء أعرابي إلى أبي طلحة، فسأله، وتعرف إليه برحم، فقال: إن هذه الرحم، ما سألنى بها أحد قبلك، فأعطاه ثلاثمائه ألف درهم.

وقال عروة: رأيت عائشة رضي الله عنها تقسم سبعين ألفاً، وهي ترقع درعها.

وروي أنها قسمت في يوم ثمانين وماثة ألف بين الناس، فلما أمست قالت: يا جارية عليٌّ فطوري، فجاءتها بخبز وزيت: فقالت لها أم درة: أما استطعت فيما قسمت اليوم أن تشتري لنا بدرهم لحماً نفطر عليه!؟ فقال: لو ذكرتيني لفعلت.

واشترى عبد الله بن عامر من خالد بن عقبة داره التي في السوق بتسعين ألف درهم، فلما كان الليل، سمع بكاء أهل خالد. فقال لأهله: ما لهؤلاء؟ قالوا: يبكون على دارهم. قال: يا غلام: اثنهم، فأعلمهم أن الدار والمال لهم جميعاً.

وبعث رجل إلى عبد الله أنه قد وصف لي لبن البقر، فابعث لي بقرة أشرب من لبنها. فبعث إليه بسبعمائة بقرة ورعاتها، وقال: القرية التي كانت ترعى فيها لك.

ودخل علي بن الحسين على محمد بن أسامة بن زيد في مرضه، فجعل يبكي: فقال: ما شأنك؟ قال: عليَّ دين قال: كم هو؟ قال خمسة عشر ألف دينار، أو بضعة عشر ألف دينار. قال: فهي عليَّ.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٣٠٨) والنسائي (١٢٥/٤).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦٦٨٧) ومسلم (٢٣١١).

<sup>(</sup>T) رواء أحمد (٥/٢٤).

وجاء رجل إلى معن، فسأله: فقال: يا غلام: ناقتي الفلانية وألف دينار، فدفعها إليه وهو لا يعرفه.

وبلغنا عن معن أن شاعراً أقام ببابه مدة فلم يتهيأ له لقاؤه. فقال لبعض خدمه: إذا دخل الأمير البستان فعرَّفني، قال: فلما دخل عرفه، فكتب الشاعر بيتاً على خشبة، وألقاها في الماء الذي يدخل البستان، فلما بصر معن بالخشبة، أخذها، فإذا فيها مكتوب:

أيا جود معن ناج معناً بحاجتي فمالي إلى معن سواك شفيع

فقال من صاحب هذه؟ فدعا الرجل، فقال له: كيف قلت؟ فقاله، فأمر له بعشر بدر (۱)، فأخذها ووضع الأمير الخشبة تحت بساطه، فلما كان اليوم الثاني أخرجها من تحت البساط، وقرأ ما فيها، ودعا الرجل، فدفع إليه مائة ألف درهم أخرى، فلما أخذها الرجل، خاف أن يعود فيستعيدها منه، فخرج، فلما كان اليوم الثالث، قرأ ما فيها، فدعا الرجل فطلب فلم يوجد. فقال معن: حق علي أن أعطيه حتى لا يبقى في بيت مالي درهم ولا دينار.

ومرض قيس بن سعد بن عبادة، فاستبطأ إخوانه، فقيل له: إنهم يستحيون مما لك عليهم من الدين. فقال: أخزى الله مالاً يمنع الإخوان من الزيارة، ثم أمر منادياً ينادي: من كان عليه لقيس حـق، فهو منه في حل، قال: فانكسرت درجته بالغشي لكثرة من عاده.

وقام رجل إلى سعيد بن العاص يسأله، فأمر له بمائة ألف درهم، فبكى، فقال: سعيد: ما يبكيك؟ قال: أبكى على الأرض أن تأكل مثلك، فأمر له بمائة ألف أخرى.

### فصــل في البخل وذمه

عن أبي سعيد قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: « خصلتان لا تجتمعان في مؤمن: البخل، وسوء المخلق »(٢).

وقال ﷺ: « لا يجتمع الشح والإيمان في قلب عبد أبدأ »(٣).

<sup>(</sup>١) البدرة: كيس فيه ألف أو عشرة آلاف درهم.

<sup>(</sup>٧) رواه الترمذي (١٩٦٣) وقال حديث غريب لا نعرفه إلا من حديث صدفة بن موسى.

 <sup>(</sup>٣) رواه النسائي (١٢/٦ - ١٣ - ١٤) والحاكم (٧٢/٢) وأحمد (٢٥٦/٢ و ٣٤٢) والبيهثي (١٦١/٩)
 وفيه راو لم يوثقه غير ابن حبان والحديث حسن بشواهده قد صححه ابن حبان (١٥٩٧ و ١٥٩٩).

وفي أفراد مسلم، عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنه كان يقول: « اللهم إني أعوذ بك من الجبن والبخل «(١).

وروى جابر رضي الله عنه، قال: قال النبي ﷺ لبني سلمة: « من سيدكم؟ قالوا: جد بن قيس على أننا نبخله. قال: وأي داءٍ أدوأ من البخل؟ بل سيدكم بشر بن البراء بن معرور » (٢) وهي أصح من ذكر عمرو بن الجموح (٣). وغلط بعض الرواة، فقال: البراء بن معرور، والبراءمات قبل الهجرة.

وعن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال: « ثلاث مهلكات: شع مطاع، وهوى متبع، وإعجاب المرء بنفسه (٤٠).

قال الخطابي: الشح في المنع أبلغ من البخل.

وقال سلمان الفارسي: إذا مات السخي، قالت الأرض والحفظة رب تجاوز عن عبدك في الدنيا بسخائه، وإذا مات البخيل قالت: اللهم احجب هذا العبد عن الجنة، كما حجب عبادك عما جعلت في يديه من الدنيا.

وقال بعض الحكماء: من كان بخيلًا ورث ماله عدوه.

ووصف أعرابي رجلًا فقال: لقد صغر في عيني لعظم الدنيا في عينه.

وذم أعرابي قوماً فقال: يصومون عن المعروف ويفطرون على الفواحش.

### من حكايات البخلاء

روي عن ابن عباس رضي الله عنه قال: كان الحاجب رجلًا من أجل العرب، وكان بخيلًا، وكان لا يوقد ناراً بليل كراهة أن يراها راءٍ فينتفع بضوئها، فإذا احتاج إلى إيقادها فأوقد ثم بصر بمستضيء بها أطفأها.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٧٢٢) والترمذي (٣٥٦٧) والنسائي (٨/٢٦٠).

<sup>(</sup>٢) عزاه في كُنزُ العمال (٣٦٨٥٨) إلى أبي نعيم واورد الحديث في الإصابة (٢٤٧/١) وقال إسناده ضعف.

 <sup>(</sup>٣) قال العراقي في تخريج الإحياء (٢٥٧/٣) رواه الطبراني في الصغير من حديث كعب بن مالك بإسناد
 حسن. ورواه أيضاً البخاري في الأدب المفرد (٢٩٦).

<sup>(</sup>٤) رواه أبو نميم والبزار والقضاعي وتقدم. قال المنذري في الترغيب والترهيب (٢٨٦/٢) رواه البزار واللفظ له والبيهقي وغيرهما وهو مروي عن جماعة من الصحابة وأسانيده وإن كان لا يسلم شيء منها من مقال فهو بمجموعها حسن إن شاء الله وعزاه أيضاً في (٣٨١/٣) إلى الطبراني في الأوسط.

وقيل: كان مروان بن أبي حفصة من أبخل الناس، فخرج يريد المهدي، فقالت له امرأته: مالى عليك إن رجعت بالجائزة؟.

قال: إن أعطيت مائة ألف درهم، أعطيتك درهماً، فأعطي ستين ألف درهم، فأعطاها أربعة دوانق.

وقيل: كان بعض البخلاء موسراً كثير الأموال، وكان ينظر في دقائق الأشياء، فاشترى شيئاً من الحوائج؟ قال: بحبة. قال: أبخس. قال ما أقل من حبة؟ لا أدري ما أقول. قال: نشتري بالحبة جزراً، فنجلس جميعاً فنأكله.

## فصـــل في فضل الايثار وبيانه

اعلم أن السخاء والبخل درجات.

فارفع درجات السخاء الإيثار، وهو أن تجود بالمال مع الحاجة إليه.

وأشد درجات البخل، أن يبخل الإنسان على نفسه مع الحاجة، فكم من بخيل يمسك المال، ويمرض فلا يتداوى، ويشتهي الشهوة فيمنعه منها البخل.

فكم بين من يبخل على نفسه مع الحاجة، وبين من يؤثر على نفسه مع الحاجة، فالأخلاق عطايا يضعها الله عز وجل حيث يشاء.

وليس بعد الإيثار درجة في السخاء. وقد أثنى الله تعالى على أصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بالإيشار، فقال: ﴿ وَيُوْثِئُونَ عَلَىٓ أَنفُسِهِمْ وَلَوّكَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ (١)، وكان سبب نزول هذه الآية قصة أبي طلحة، لما آثر ذلك الرجل المجهود بقوته وقوت صبيانه، وحكايته مشهورة (٢).

واستشهد باليرموك عكرمة بن أبي جهل، وسهيل بن عمرو، والحارث بن هشام، وجماعة من بني المغيرة، فأتوا بماء وهم صرعى، فتدافعوه حتى ماتوا ولم يذوقوه.

أتي عكرمة بالماء فنظر إلى سهيل بن عمرو ينظر إليه، فقال: ابدأ بهذا، ونظر سهيل إلى الحارث ينظر إليه، فقال: ابدأ بهذا، وكل منهم يؤثر الآخر على نفسه بالشربة، فماتوا

(١) الحشر، الآية: ٩.
 (٢) رواه البخاري في فضائل أصحاب النبي ﷺ وفي تفسير سورة الحشر ومسلم (٢٠٥٤) وعزاه أيضاً في الدر المنثور (٨/ ١٠٦) إلى ابن أبي شيبة والترمذي والنسائي وابن جرير وابن المنذر والحاكم وابن

مرزوق.

كلهم قبل أن يشربوا، فمر بهم خالد بن الوليد فقال: بنفسي أنتم.

وأهدي إلى رجل من الصحابة رضي الله عنهم رأسُ شاة، فقال: إن أخي أحوج إليه مني، فبعث به إلى رجل، فبعث به ذلك إلى آخر، حتى تداولته سبع أبيات، فرجع إلى الأول.

خرج عبد الله بن جعفر إلى ضيعة له، فنزل على نخل لقوم فيها غلام أسود يعمل فيها، إذ أتى الغلام بقُوته، فدخل الحائط كلب، فدنا من الغلام فرما إليه قرصاً فأكله، ثم رمى إليه الثالث فأكله، وعبد الله ينظر فقال: يا غلام! كم قوتك كل يوم؟ قال: ما رأيت. قال: فلم آثرت به هذا الكلب؟ قال: ما هي بأرض كلاب، جاء من مسافة بعيدة جائماً فكرهت رده. قال: فما أنت صانع؟ قال: أطوي يومي هذا. فقال عبد الله بن جعفر: ألام على السخاء وهذا أسخى مني، فاشترى الحائط وما فيه من الآلات، واشترى الغلام وأعتقه ووهبه له.

واجتمع جماعة من الفقراء في موضع لهم وبين أيديهم أرغفة معدودة لا تكفيهم فكسروا الرغفان، وأطفؤوا السراج، وجلسوا للأكل، فلما رفع الطعام، إذا هو بحالة، لم يأكل أحد منهم شيئاً إيثاراً لأصحابه.

#### فصل

وقد تكلم الناس في حد البخل والسخاء، فذهب قوم إلى أن حد البخل منع الواجب، وأن من أدى ما يجب عليه، فليس ببخيل، وهذا غير كاف، فإن من لم يسلم إلى عياله إلا القدر الذي يفرضه الحاكم، ثم يضايقهم في زيادة لقمة أو ثمرة فإنه معدود من البخلاء، فالصحيح أن البراءة من البخل تحصل بفعل الواجب بالشرع، واللازم بطريق المروءة مع طيب القلب بالبذل.

فأما الواجب بالشرع، فهو الزكاة، ونفقة العيال.

وأما اللازم بطريق المروءة، فهو ترك المضايقة، والاستقصاء عن المحقرات، فإن ذلك يستقبح، ويختلف ذلك باختلاف الأحوال والأشخاص، فقد يستقبح من الغني ما لا يستقبح من الفقير، ويستقبح من الرجل المضايقة لأهله وأقاربه وجيرانه ما لا يستقبح من الأجانب، فالبخيل الذي يمنع ما لا ينبغي أن يمنع، إما بحكم الشرع أو لازم المروءة. ومن قام بواجب الشرع، ولازم المروءة، فقد تبرأ من البخل، لكن لا يتصف بصفة الجود ما لم يبذل زيادة على ذلك.

قال بعضهم: الجواد: هو الذي يعطي بلا منَّ. وقيل: هو الذي يفرح بالإعطاء. فأما علاج البخل، فاعلم أن سبب البخل حب المال.

ولحب المال سبيان:

أحدهما: حب الشهوات التي لا وصول إليها إلا بالمال مع طول الأمل، وإن كان قصير الأمل وله ولد، فإنه يقوم مقام طول الأمل.

الثاني: أن يحب عين المال، فمن الناس من معه ما يكفية لبقية عمره لو اقتصر على ما جرت عادته به، ويفضل معه آلاف، ويكون شيخاً لا ولد له، ثم لا تسمح نفسه بإخراج الواجب عليه، ولا بصدقة تنفعه، ولم يعلم أنه إذا مات أخذه أعداؤه، أو ضاع إن كان مدوناً، وهذا مرض لا يرجى علاجه.

ومثال ذلك مثال رجل أحب شخصاً، فلما جاء رسوله، أحب الرسول ونسي محبوبه واشتغل بالرسول، فإن الدنيا رسول مبلغ إلى الحاجات، فيحب الدنانير لذاتها، وينسى الحاجات، وهذا غاية الضلال.

واعلم أن علاج كل علة بمضادة سببها.

فيعالج حب الشهوات بالقناعة والصبر وطول الأمل بكثرة ذكر الموت.

ويعالج التفات القلب إلى الولد، بأن من خلقه خلق معه رزقه، وكم ممن لم يرث شيئاً أحسن حالاً ممن ورث.

فليحذر أن يترك لولده الخير، ويقدم على الله بشر، فإن ولده إن كان صالحاً فالله يتولاه، وإن كان فاسقاً فلا يترك له ما يستعين به على المعاصي، وليردد على سمعه ما ذكرناه في ذم البخل ومدح السخاء.

واعلم أنه إذا كثرت المحبوبات في الدنيا، كثرت المصائب بفقدها، فمن عرف آفة المال لم يأنس به، ومن لم يأخذ منه إلا قدر حاجته، وأمسك ذلك لحاجته فليس ببخيل، والله أعلم.

\* \* \*

# كتاب ذم الجاه والرياء وعلاجهما وفضيلة الخمول ونحو ذلك

روي عن النبي على أنه قال: «إن أخوف ما أخاف على أمتي الرياء والشهوة الخفية »(١). وهذه الشهوة الخفية يعجز عن الوقوف على غوائلها كبار العلماء، فضلاً عن عامة العباد، وإنما يبتلى بها العلماء والعبّاد المشمّرون عن ساق الجد لسلوك سبيل الأخرة، فإنهم لما قهروا نفوسهم وفطموها عن الشهوات، وحملوها بالقهر على أسباب العبادات، لم تطمع في المعاصي الظاهرة، الواقعة على الجوارح، فاستراحت إلى التظاهر بالعلم والعمل، ووجدت مخلصاً من شدة المجاهدة في لذة القبول عند الخلق، ونظرهم إليهم بعين الوقار والتعظيم، فأصابت النفس في ذلك لذة عظيمة، فاحتقرت فيها ترك المعاصي، فأحدهم يظن أنه مخلص لله عزّ وجل، وقد أثبت في ديوان المنافقين، وهذه مكيدة عظيمة لا يسلم منها إلا المقربون.

ولذلك قيل: آخر ما يخرج من رؤوس الصديقين حب الرياسة، وإذا كان ذلك هو الداء الدفين، الذي هو أعظم شبكة للشياطين، وجب شرح القول في سببه، وحقيقته، وأقسامه.

اعلم أن أصل الجاه هو حب انتشار الصيت والاشتهار، وذلك خطر عظيم، والسلامة في الخمول. وأهل الخير لم يقصدوا الشهرة، ولم يتعرضوا لها ولا لأسبابها، فإن وقعت من قبل الله تعالى، فزُّوا عنها، وكانوا يؤثرون الخمول، كما روي عن ابن مسعود رضي الله عنه أنه خرج من منزله، فتبعه جماعة، فالتفت إليهم وقال: علام تتبعوني؟ فوالله لو علمتم ما أغلق عليه بابى ما اتبعنى منكم رجلان.

<sup>(</sup>١) قال العراقي في تخريج الإحياء (٣/ ٢٧٤) رواه ابن ماجه والحاكم وقال صحيح الإسناد بلفظ الشرك بدل الرياء وفسراه بالرياء قلت بل ضعيفه (يعني إسناد الحديث) وهو عند ابن المبارك في الزهد (٣٩٣) الحديث ومن طريقه عند البيهقي في الشعب بلفظ المصنف.

وفي لفظ آخر أنه قال: ارجعوا، فإنه ذلة للتابع وفتنة للمتبوع. وكان أبو العالية رحمه الله، إذا جلس إليه أكثر من أربعة قام.

وكان خالد بن معدان رحمه الله إذا عظمت حلقته، قام وانصرف كراهة الشهرة.

وقال الزهري رحمه الله: ما رأينا الزهد في شيء أقل منه في الرياسة، نرى الرجل يذهب في المطعم والمال، فإذا نوزع الرياسة، حامى عليها وعادى.

قال رجل لبشر الحافي رحمه الله: أوصني، فقال: أخمل ذكرك، وطيب مطعمك. وقال: لا يجد حلاوة الأخرة رجل يحب في الدنيا أن يعرفه الناس.

وقد روي في «صحيح مسلم» (١) أن عمر بن سعد انطلق إلى أبيه سعد وهو في غنم له خارجاً عن المدينة، فلما رآه قال: أعوذ بالله من شر هذا الراكب، فلما أتاه قال: يا أبت أتريد أن تكون أعرابياً في غنمك، والناس يتنازعون في الملك بالمدينة؟ فضرب سعد صدره وقال: اسكت، إني سمعت رسول الله علي يقاول: وإن الله يحب العبد التقي الغني الخفي ه.

وعن أبي أمامة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: « إن أغبط الناس عندي لمؤمن خفيف الحاف، ذو حظ من الصلاة، أحسنَ عبادة ربه، وأطاعه في السر، وكان خامضاً في الناس، لا يشار إليه بالأصابع، وكان رزقه كفافاً، فصبر على ذلك » ثم نقر بيده، فقال: « عُجُلَتُ منيّتُه، قلّت بواكيه، قلَّ تراثه » حديث حسن (٢).

وكان ابن مسعود رضي الله عنه يوصي أصحابه، فيقول: كونوا ينابيع العلم، مصابيح الهدى، أحلاس البيوت، سرج الليل، جدد القلوب، خلقان الثياب، تُعرفون في السماء، وتَخْفُونَ على أهل الأرض.

فإن قيل: هذا فيه فضيلة الخمول، وذم الشهرة، وأي شهرة أكثر من شهرة الأنبياء، وأثمة العلماء.

قلنا: المذموم طلب الإنسان الشهرة، وأما وجودها من جهة الله تعالى من غير طلب الإنسان فليس بمذموم، غير أن في وجودها فتنة على الضعفاء، فإن مثل الضعيف كالغريق

<sup>(</sup>١) الحديث (٢٩٦٥).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (٢٥٥/٥) والترمذي (٣٣٤٨) وابن ماجه (٤١١٧) وقال العراقي (٢٧٧/٣) أخرجه الترمذي وابن ماجه بإستادين ضعيفين.

القليل الصنعة في السباحة، إذا تعلق به أحد غرق وغرقه، فأما السابح النحرير، فإن تعلق الغرقي به سبب لنجاتهم وخلاصهم.

#### فصــل

واعلم أن الجاه والمال هما ركنا الدنيا، ومعنى المال ملك الأعيان المنتفع بها، ومعنى الجاه ملك القلوب المطلوب تعظيمها، وطاعتها، والتصرف فيها.

فالجاه هو قيام المنزلة في قلوب الناس، وهو اعتقاد القلوب نعتاً من نعوت الكمال في هذا الشخص، إما من علم أو عبادة، أو نسب أو قوة، أو حسن صورة، أو غير ذلك مما يعتقده الناس كمالاً فبقدر ما يعتقدون له من ذلك، تذعن قلوبهم لطاعته، ومدحه، وخدمته، وتوقيره.

فهذا يبين أن الجاه محبوب بالطبع، وأنه أبلغ من حب المال، لأن المال لا يتعلق لغرض بعينه، بل لكونه وسيلة إلى المحبوبات، فاشتراك الجاه والمال في السبب اقتضى الاشتراك في المحبة، والجاه في ذلك أرجح من المال.

واعلم أن من الجاه ما يحمد وما يذم، لأن من المعلوم أنه لا بد للإنسان من مال لضرورة المطعم والملبس ونحوهما، فكذلك لا بد له من جاه لضرورة المعيشة مع الخلق، لأن الإنسان لا يخلو من الحاجة إلى سلطان يحرسه، ورفيق يعينه، وخادم يخدمه، فحبه ذلك ليس بمذموم، لأن الجاه وسيلة إلى الأغراض، كالمال.

والتحقيق في هذا أن لا يكون المال والجاه محبوبين لأعيانهما، ومتى طلب الإنسان قيام جاهه لأجل صفة هو متصف بها لغرض صحيح، كقول يوسف عليه السلام: ﴿ أَجْعَلْنِي عَلَىٰ خَرْآبِنِ ٱلْأَرْضِ إِنِي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴾(١) أو قصد إخفاء عيب من عيوبه لئلا تزول منزلته، كان ذلك مباحاً، فإن طلب المنزلة باعتقادهم فيه صفة ليست فيه، كالعلم، والورع، والنسب، فذلك محظور.

وكذلك لو حسن الصلاة بين أيديهم ليعتقدوا فيه الخشوع، فإنه يكون مراثياً بذلك، فلا يجوز تملك القلوب بتزوير، ولا تملك المال بتلبيس.

### بيان علاج حب الجاه

اعلم أن من غلب على قلبه حب الجاه، صار مقصور الهمُّ على مراعاة الخلق،

<sup>(</sup>١) يوسف، الآية: ٥٤.

مشغوفاً بالتردد إليهم، والمرآة لهم، ولا يزال في أقواله وأفعاله ملتفتاً إلى ما يعظم منزلته عندهم، وذلك بذر النفاق، وأصل الفساد، لأن كل من طلب المنزلة في قلوب الناس اضطر أن ينافقهم بإظهار ما هو خال عنه، ويجر ذلك إلى المرآة بالعبادات واقتحام المحظورات، والتوصل إلى اقتناص القلوب.

ولذلك شبّه الرسول عليه السلام حب المال والشرف وإفسادهما للدين بذئبين ضاريين أرسلا في غنم(١).

فحب الجاه إذاً من المهلكات، فيجب علاجه، وعلاجه مركب من علم وعمل، أما الأول، فهو أن يعلم أن السبب الذي لأجله أحب الجاه، هو كمال القدرة على أشخاص الناس وقلوبهم، وذلك إذا صفا وسلم يكون في آخره الموت، فينبغي أن يتفكر في نفسه في الأخطار والأفات اللاحقة لأصحاب الجاه في الدنيا، من تطرق الحسد إليهم، وقصدهم بالإيذاء، فتراهم خائفين على الدوام من زوال جاههم، محترزين من تغيير منزلتهم في القلوب.

والقلوب أشد تغيراً من القدر في غليانها، فالاشتغال بمراعاة ذلك غموم عاجلة، مكدرة لحفظ الجاه، فلا يفي مرجو الدنيا بمخوفها، فضلاً عما يفوت في الآخرة، فهذا من حيث العلم.

وأما العلاج من حيث العمل، فهو إسقاط الجاه من قلوب الخلق بأفعال توجب ذلك، كما روي أن بعض الملوك قصد زيارة رجل زاهد، فلما قرب منه، استدعى طعاماً وبقلاً ولبناً، وجعل يأكل بشره، ويعظم اللقمة فلما نظر إليه الملك سقط من عينه.

ولما أريد إبراهيم النخعي على القضاء لبس قميصاً أحمر وقعد في السوق.

واعلم أن انقطاع الزاهد عن الناس يوجب جاهاً له عندهم، فإذا خاف من تلك الفتنة، فليخالطهم على وجه السلامة، وليمش في الأسواق، وليشتر حاجته ويحملها، وليقطع طمعه من دنياهم، وقد تم مراده.

وقد كان بشر الحافي يجلس إلى عطار، وما كانوا يراعون نواميس المتزهدين اليوم.

#### فص\_ل

واعلم أن أكثر الناس إنما هلكوا لخوف مذمة الناس، وحب مدحهم، فصارت

<sup>(</sup>١) فقد روى القضاعي (٨١١) والطبراني في الأوسط بإسناد جيد كما في مجمع الزوائد (٢٥٠/١٠) قوله ﷺ اما ذئبان ضاريان في زريبة غنم بأسرع منها من حب الشرف والمال في دين المرء المسلم».

حركاتهم كلها على ما يوافق رضى الناس، رجاء المدح، وخوفاً من الذم، وذلك من المهلكات، فوجبت معالجته.

وطريق ذلك أن تنظر إلى الصفة التي مدحت بها، إن كانت موجودة فيك فلا يخلو: إما أن يكون مما يفرح به كالعلم والورع، أو مما لا يصلح أن يفرح به، كالجاه والمال.

أما الأول، فينبغي أن يحذر من الخاتمة، فإن الخوف منها شغل عن الفرح بالمدح، ثم إن كنت تفرح بها على رجاء حسن الخاتمة، فينبغي أن يكون فرحك بفضل الله عليك بالعلم والتقوى لا بمدح الناس.

وأما القسم الثاني، وهو المدح بسبب الجاه والمال، فالفرح بذلك، كالفرح بنبات الأرض الذي يصير عن قريب هشيماً، ولا يفرح بذلك إلا من قل عقله، وإن كنت خالياً عن الصفة التي مدحت بها، ففرحك بالمدح غاية الجنون.

وقد ذكرنا آفات المدح فيما تقدم في كتاب آفات اللسان، فلا ينبغي أن تفرح به، بل تكرهه، كما كان السلف يكرهونه، ويغضبون على فاعله.

وعلاج كراهية الذي يفهم من علاج حب المدح، فإنه ضده، والقول الوجيز فيه أن من ذمك، إما أن يكون صادقاً فيما قال، قاصداً للنصح لك، فينبغي أن تتقلد منته، ولا تغضب، فإنه قد أهدى إليك عيوبك، وإن لم يقصد بذلك النصح، فإنه يكون قد جنى هو على دينه، وانتفعت بقوله، لأنه عرَّفك ما لم تكن تعرف، وذكَّرك من خطاياك ما نسيت، وإن افترى عليك بما أنت منه بريء، فينبغى أن تتفكر في ثلاثة أشياء:

أحدها: أنك إن خلوت من ذلك العيب لم تخل من أمثاله، فما ستر الله عزَّ وجل عليك من عيوبك أكثر، فاشكره إذ لم يطلعه على عيوبك ودفعه عنك فذكر ما أنت عنه بريء.

الثانى: أن ذلك كفارات لذنوبك.

الثالث: أنه جنى على دينه، وتعرض لغضب الله عليه، فينبغي أن تسأل الله العفو عنه، كما روي أن رجلًا شج إبراهيم بن أدهم، فدعا له بالمغفرة وقال: صرت مأجوراً بسببه، فلا أجعله معاقباً بسببي، وقد تقدمت هذه الحكاية في فضل الحلم.

# القسم الثاني من الكتاب ني بيان الرياء وحقيقته وأقسامه وذمه ونحو ذلك

قد ورد في ذم الرياء في الكتاب والسنة، من ذلك قوله تعالى: ﴿ فَوَيْتُلُ لِلْمُصَلِّينَ ۗ ٱلَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ٱلَّذِينَ هُمْ يُرَآءُونَ ﴾ (١) وقوله: ﴿فَنَكَانَ يَرْجُواْ لِقَآةَ رَبِّهِ عَلْيَعْمَلُ عَمَلًاصَالِمَا وَلَايُشْرِلْهِ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴿ إِنَّ ﴾ (١) .

وأما الأحاديث، فقد روي عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، فيما يرويه عن ربع عن وأما نه قال: « من عمل عملاً أشرك فيه غيري، فهبو للذي أشرك، وأنا منه يريء ١٣٥ وفي حديث آخر: أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال: « إن أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر؟ قال: الرباء. يقول الله عزّ وجل لهم يوم القيامة إذا جزي الناس بأعمالهم: اذهبوا إلى الذين كنتم تراؤون في الذيا، هل تجدون عندهم خيراً ١٤٠٤.

وقالَ بشر الحافي: لأن أطلب الدنيا بمزمار أحب إليُّ من أن أطلبها بالدين.

واعلم أن الرياء مشتق من الرؤية، والسمعة مشتقة من السماع، فالمراثي يري الناس ما يطلب به الحظوة عندهم، وذلك أقسام:

الأول: الرياء في الدين، وهو أنواع

أحدها: أن يكون من جهة البدن، بإظهار النحول والصفار، ليريهم بـذلك شـدة

<sup>(</sup>١) الماعون، الأيات: ٤-٦.

<sup>(</sup>٢) الكهف، الآية: ١١٠.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٩٨٥) مع تقديم وتأخير دون قوله (أنا منه بريء) وهي عند ابن ماجه (٢٠٢) بسند

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٤٢٨/٥ ـ ٤٢٩) والبيهقي في الشعب. قال الحافظ العراقي (٣٤٤/٣) ورجاله ثقات.

الاجتهاد، وغلبة خوف الآخرة، وكذلك يرائي بتشعث الشعر، ليظهر أنه مستغرق في هم الدين، لا يتفرغ لتسريح شعره.

ويقرب من هذا خفض الصوت، وإغارة العينين، وذبول الشفتين، ليدل بذلك على أنه مواظب على الصوم.

ولهذا قال عيسى بن مريم عليه السلام: إذا صام أحدكم فليدهن رأسه، ويرجل شعره. وذلك لما يخاف على الصائم من آفات الرياء، فهذا الرياء من جهة البدن لأهل الدين.

وأما أهل الدنيا، فيراؤون بإظهار السمن، وصفاء اللون، واعتدال القامة، وحسن الوجه، ونظافة البدن.

النوع الثاني: الرياء من جهة الزي، كالإطراق حالة المشي، وإبقاء أثر السجود على الوجه، وغلظ الثياب، ولبس الصوف، وتشمير الثياب كثيراً، وتقصير الأكمام، وترك الثوب مخرقاً غير نظيف.

ومن ذلك لبس المرقعة، والثياب الزرق، تشبهاً بالصوفية، مع الإفلاس من صفاتهم في الباطن.

ومنه التقنع فوق العمامة، لتنصرف إليه الأعين بالتمييز بتلك العادة.

وهؤلاء طبقات، منهم من يطلب المنزلة عند أهل الصلاح، بإظهار التزهد بلبس الثياب المخرقة الوسخة الغليظة، ليراثي بذلك، ولو كلف هذا أن يلبس ثوباً وسطاً نظيفاً مما كان السلف يلبسونه، لكان عنده بمنزلة الذبح، لخوفه أن يقول الناس: قد بدا له من الزهد، وقد رجع عن تلك الطريقة.

وطبقة أخرى: يطلبون القبول عند أهل الصلاح، وعند أهل الدنيا من الملوك والأمراء والتجار، فلو لبسوا الثياب الفاخرة لم تقبلهم القراء أهل الصلاح، ولو لبسوا المخرقة الدنية لازدرتهم الملوك والأغنياء، فهم يريدون الجمع بين قبول أهل الدين والدنيا، فيطلبون الأثواب الرقيقة، والأكسية الرفيعة والفوط الرفيعة فيلبسونها، وأقل قيمة ثوب أحدهم قيمة ثوب الغنى، ولونه وهيئته لون ثياب الصلحاء، فيلتمسون القبول عند الفريقين.

وهؤلاء لو كلفوا لبس ثوب خشن أو وسخ، لكان عندهم كالذبح، خوفاً من السقوط في أعين الملوك والأغنياء، ولو كلفوا لبس الرقيق ورفيع الكتان الأبيض ونحو ذلك، لعظم ذلك عليهم، خوفاً من أن تنحط منزلتهم عند أهل الصلاح، وكل مراء بزي مخصوص ثقل عليه الانتقال إلى دونه أو فوقه خوفاً من المذمة.

وأما أهل الدنيا، فمراآتهم بالثياب النفيسة، والمراكب الحسنة، وأنواع التجمل في الملبس والمسكن وأثاث البيت، وهم في بيوتهم يلبسون الثياب الخشنة، ويشتد عليهم أن يروا بتلك المنزلة.

النوع الثالث: الرياء بالقول، ورياء أهل الدين بالوعظ والتذكير وحفظ الأخبار والأثار، لأجل المحاورة، وإظهار غزارة العلم والدلالة على شدة العناية بأحوال السلف، وتحريك الشفتين بالذكر في محضر الناس، وإظهار الغضب للمنكرات بين الناس، وخفض الصوت وترقيقه بقراءة القرآن، ليدل بذلك على الخوف والحزن ونحو ذلك.

النبوع الرابع: الرياء بالعمل، كمراآة المصلي بطول القيام، وتطويل الركوع والسجود، وإظهار الخشوع، ونحو ذلك.

وكذلك بالصوم والغزو والحج والصدقة ونحو ذلك.

وأما أهل الدنيا فمراآتهم، بالتبختر، والاختيال، وتحريك اليدين، وتقريب الخطى، والاخذ بأطراف الذيل، وإمالة العطفين، ليدلوا بذلك على الحشمة.

النوع المخامس: المراآة بالأصحاب والزائرين، كالذي يتكلف أن يستزير عالماً أو عابداً، ليقال: إن فلاناً قد زار فلاناً، وإن أهل الدين يترددون إليه، ويتبركون به، وكذلك من يرائي بكثرة الشيوخ، ليقال: لقي شيوخاً كثيرة، واستفاد منهم، فيباهي بذلك، فهذه مجامع ما يرائي به المراؤون، يطلبون بذلك الجاه والمنزلة في قلوب العباد.

ومنهم من يطلب مجرد الجاه، وكم من عابد اعتزل في جبل، وراهب انزوى إلى دير، مع قطع طمعهم من مال الناس، لكنه يحب مجرد الجاه.

ومنهم من يكون قصده المال، ومنهم من قصده الثناء وانتشار الصيت.

فإن قيل: هل الرياء حرام، أم مكروه، أم مباح؟.

فالجواب: أن فيه تفصيلًا، وهو إما أن يكون بالعبادات، أو بغيرها، فإن كان الرياء بالعبادات، فهو حرام، فإن المرائي بصلاته وصدقته وحجته، ونحو ذلك، عاص آثم، لأنه يقصد بذلك غير الله تعالى المستحق للعبادة وحده، فالمراثي بذلك في سخط الله.

وأما إن كان بغير العبادات، فهو كطلب المال على ما تقدم، لا يحرم من حيت إنه طلب منزلة في قلوب العباد، ولكن كما يمكن كسب المال بتلبيسات وأسباب محظورة، فكذلك الجاه، وكما أن كسب قليل من المال وهو ما يحتاج إليه الإنسان محمود، فكذلك

الجاه، وهو الذي طلبه يوسف عليه السلام في قوله: ﴿ إِنِّي حَفَيْظُ عَلَيْمٍ ﴾(¹) ولا نقول بتحريم الجاه وإن كثر، إلا إذا حمل صاحبه على ما يجوز على نحو ما ذكرنا في المال.

وأما سعة الجاه من غير حرص على طلبه، ومن غير اغتمام بزواله إن زال، فلا ضرر فيه، إذ لا جاه أوسع من جاه رسول الله ﷺ وعلماء الدين بعده، ولكن انصراف الهمم إلى طلب الجاه نقصان في الدين، ولا يوصف بالتحريم.

وتحسين الثوب الذي يلبسه الإنسان عند الخروج إلى الناس، إنما هو ليراه الناس، وكذلك كل تجمل لأجلهم لا يقال: إنه منهى عنه.

وقد تختلف المقاصد بذلك، فإن أكثر الناس يحبون أن لا يروا بعين نقص في حال.

وفي أفراد مسلم، من حديث ابن مسعود رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال: « لا يدخل الجنة من في قلبه مثقال ذرة من كبر » فقال رجل: إن الرجل يحب أن يكون ثوبه حسناً، ونعله حسناً. فقال: « إن الله جميل يحب الجمال، الكبر بطر الحق وغمط الناس »(١).

ومن الناس من يؤثر إظهار نعمة الله عليه، وقد أمر رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بذلك.

#### فصــل

واعلم أن بعض أبواب الرياء أشد من بعض، لأنه درجات.

أشدها وأغلظها أن لا يكون مراده بالعبادة الثواب أصلًا، كالذي يصلي بين الناس، ولو انفرد لم يصل.

الدرجة الثانية: أن يقصد الثواب مع الرياء قصداً ضعيفاً بحيث لو كان خالياً لم يفعله، فهو قريب من القسم الأول في كونهما ممقوتين عند الله تعالى.

الثالثة: أن يكون قصد الرياء، وقصد الثواب متساويين، بحيث لو انفرد كل واحد منهما عن الأخر لم يبعثه على العمل، فهذا قد أفسد مثل ما أصلح، ولا يسلم من الإثم.

الرابعة: أن يكون اطلاع الناس عليه مقوياً لنشاطه، ولو لم يطلع عليه أحد لم يترك

<sup>(</sup>١) يوسف, الآية: ١٥.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۹۱) وأحمـد (۲۱۲/۱ ـ ٤١٦) وأبو داود (۴۰۹۱) والتـرمـذي (۱۹۸۸) وابن مـاجـه (٤١٧٣) وابن حبان (۲۲٤).

العبادة، فهذا يثاب على قصده الصحيح، ويعاقب على قصده الفاسد، وقريب من ذلك الرياء بأوصاف العبادة لا بأصلها، كالذي يصلي وغرضه تخفيف الركوع والسجود ولا يطيل القراءة، فإذا رآه الناس أحسن ذلك، فهو أيضاً من الرياء المحظور، لأنه يتضمن تعظيم المخلق، ولكنه دون الرياء بأصول العبادات.

# بيان الرياء الخفي الذي هو أخفى من دبيب النمل

اعلم أن الرياء جلي وخفي.

فالجلي: هو الذي يبعث على العمل ويحمل عليه.

وأخفى منه قليلاً رياء لا يبعث على العمل بمجرده، لكن يخفف العمل الذي أريد به وجه الله تعالى، كالذي يعتاد التهجد كل ليلة ويثقل عليه، فإذا نزل عنده ضيف نشط له وسهل عليه. وأخفى من ذلك ما لا يؤثر في العمل ولا في التسهيل، لكنه مع ذلك مستبطن في القلب، ومتى لم يؤثر الدعاء في العمل لم يمكن أن يعرف إلا بالعلامات، وأجلى علاماته أنه يسر باطلاع الناس على طاعته، فرب عبد مخلص يخلص العمل، ولا يقصد الرياء بل يكرهه، ويتم العمل على ذلك، لكن إذا اطلع الناس عليه سره ذلك وارتاح له، وروح ذلك عن قلبه شدة العبادة، فهذا السروريدل على رياء خفي منه يرشح السرور، ولولا التفات القلب إلى الناس لما ظهر سروره عند اطلاع الناس، فيعلم أن الرياء كان مستكناً في القلب استكنان النار في الحجر، فأظهر منه اطلاع الناس أثر الفرح والسرور، ثم إذا استشعر تلك اللذة بالاطلاع لم يقابل ذلك بكراهة، بل قد يتحرك حركة خفيفة، ويتكلف أن يطلع عليه بالتعويض لا بالتصريح.

وقد يخفى، فلا يدعو إلى الإظهار بالنطق تعريضاً ولا تصريحاً، ولكن بالشماثل كإظهار النحول، والصفار، وخفض الصوت، ويبس الشفتين، وآثار الدموع، وغلبة النعاس الدالة على طول التهجد.

وأخفى من ذلك أن يختفي بحيث لا يريد الاطلاع عليه، ولكنه مع ذلك إذا رأى الناس أحب أن يبدؤوه بالسلام، وأن يقابلوه بالبشاشة والتوقير، وينشطوا في قضاء حوائجه، ويسامحوه في المعاملة، ويوسعوا له المكان، فإن قصر في ذلك مقصر، ثقل ذلك على قلبه، كأن نفسه تتقاضى الاحترام على الطاعة التي أخفاها.

ومتى لم يكن وجود العبادة كعدمها في كل ما يتعلق بالخلق، لم يكن خالياً عن شوب خفي من الرياء، وكل ذلك يوشك أن ينقص الأجر، ولا يسلم منه إلا الصدّيقون. وقد روينا عن وهب بن منبه، أن رجلاً من العبّاد قال لأصحابه: إنا قد فارقنا الأموال والأولاد مخافة الطغيان، وإنا نخاف أن يكون قد دخل علينا في أمرنا من هذا الطغيان أكثر مما دخل على أهل الأموال في أموالهم، إن أحدنا إذا لقي أحب أن يعظم لمكان دينه، وإن كان له حاجة أحبّ أن تقضى لمكان دينه، وإن اشترى شيئاً أحب أن يرخص له لمكان دينه، فإذا السهل والجبل قد امتلاً من الناس، فقال العابد: فلم فلا: قيل: هذا الملك. فقال لصاحبه: اثنني بطعام، فأناه ببقل وزبيب وقلوب الشجر، ما هذا: قيل: هذا الملك. فقال العالمك: أين صاحبكم؟ فقالوا: هذا. فقال: فجعل يحشو شدقيه ويأكل أكلاً عنيفاً، فقال الملك: أين صاحبكم؟ فقالوا: هذا. الحمد نك كيف أنت؟ قال: كالناس. فقال الملك: ما عند هذا خير، وانصرف عنه. فقال: الحمد نك الذي صرفه عني وهو لائم.

ولم يزل المخلصون خائفين من الرياء الخفي، يجتهدون في مخادعة الناس عن أعمالهم الصالحة، ويحرصون على إخفائها أعظم ما يحرص الناس على إخفاء فواحشهم، كل ذلك رجاء أن يخلص عملهم ليجازيهم الله تعالى في القيامة بإخلاصهم.

وشوائب الرياء الخفي كثيرة لا تنحصر، ومتى أدرك الإنسان من نفسه تفرقة بين أن يطلع على عبادته أو لا يطلع، ففيه شعبة من الرياء، ولكن ليس كل شوب محبطاً للأجر ومفسداً للعمل، بل فيه تفصيل.

فإن قيل: فما ترى أحداً ينفك عن السرور إذا عرفت طاعته، فهـل جميع ذلـك مذموم؟.

فالجواب: أن السرور ينقسم إلى محمود ومذموم.

فالمحمود: أن يكون قصده إخفاء الطاعة والإخلاص لله، ولكن لما اطلع عليه الخلق علم أن الله تعالى أطلعهم وأظهر الجميل من أحواله، فيسر بحسن صنع الله ونظره له ولطفه به، حيث كان يستر الطاعة والمعصية، فأظهر الله سبحانه عليه الطاعة، وستر عليه المعصية، ولا لطف أعظم من ستر القبيح، وإظهار الجميل، فيكون فرحه بذلك، لا بحمد الناس وقيام المنزلة في قلوبهم، أو يستدل بإظهار الله الجميل، وستر القبيح عليه في الدنيا، أنه كذلك يفعل به في الأخرة، فإنه قد جاء معنى ذلك في الحديث.

فأما إن كان فرحه باطلاع الناس عليه لقيام منزلته عندهم، حتى يمدحوه ويعظموه ويقضوا حوائجه، فهذا مكروه مذموم.

فإن قيل: فما وجه حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رجل: يا رسول الله،

الرجل يعمل العمل فيسره(١)، فإذا اطلع عليه أعجبه. فقال: «له أجران: أجر السر، وأجر العلانية»(٢).

فالجواب: أن هذا الحديث ضعيف، وقد رواه الترمذي، وفسره بعض أهل العلم بأن معناه: أن يعجبه ثناء الناس عليه بالخير، لقوله عليه السلام: «أنتم شهداء الله في الأرض هـ(٣).

وقد روي في أفراد مسلم، من حديث أبي ذر رضي الله عنه قال: قيل: يا رسول الله أرأيت الرجل يعمل العمل من الخير ويحمده الناس عليه؟ فقال: «تلك عاجل بشرى المؤمن» (1).

فأما إذا أعجبه ليعلم الناس منه الخير ويكرموه عليه، فهذا رياء.

## فصــل في بيان ما يحبط العمل من الرياء وما لا يحبط

إذا ورد على العبد وارد الرياء، فلا يخلو:

إما أن يكون ورد بعد فراغه من العبادة أو قبله، فإن ورد عليه بعد الفراغ سرور بالظهور من غير إظهار منه، فهذا لا يحبط العمل، لأنه قد تم على نعت الإخلاص فلا يعطف ما طرأ عليه بعده، لا سيما إذا لم يتكلف هو إظهاره والتحدث به، فأما أن تحدث به بعد تمامه وأظهره، فهذا مخوف، والغالب عليه أنه كان في قلبه وقت مباشرة العمل نوع رياء، فإن سلم من الرياء نقص أجره، فإن بين عمل السر والعلانية سبعين درجة.

وأما إذا ورد الرياء قبل الفراغ من العبادة، كالصلاة التي عقدها على الإخلاص، فإن كان مجرد سرور، لم يؤثر في العمل، وإن كان رياء باعثاً على العمل، مثل أن يطيل الصلاة ليرى مكانه، فهذا يحبط الأجر.

وأما ما يقارن العبادة، مثل أن يبتدىء الصلاة على قصد الرياء، فإن أتمها على ذلك لم يعتد بها، وإن ندم فيها على فعله، فالذي ينبغي له أن يبتدئها، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) من السر ضد العلانية.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٢٣٨٥) وابن حبان (٣٧٦).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٣٠١) ومسلم (٩٤٩).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٢٦٤١).

## باب في دواء الرياء وطريقة معالجة القلب فيه

قد عرفت أن الرياء محبط للأعمال، وسبب لمقت الله تعالى، وأنه من المهلكات، ومن هذا حاله، فجدير بالتشمير عن ساق الجد في إزالته.

وفي معالجته مقامان:

أحدهما: في قلع عروقة وأصوله التي منها انشعابه.

والثاني: في دفع ما يخطر منه في الحال.

المقام الأول: اعلم أن أصل الرياء حب الجاه والمنزلة، وإذا فصل، رجع إلى ثلاثة أصول:

وهي حب لذة الحمد، والفرار من ألم الذم، والطمع فيما في أيدي الناس.

ويشهد لذلك ما في «الصحيحين» من حديث أبي موسى رضي الله عنه قال: جاء رجل إلى النبي ﷺ فقال: يا رسول الله، أرأيت الرجل يقاتل شجاعة، ويقاتل حمية، ويقاتل رياء، فأي ذلك في سبيل الله؟ فقال: « من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا، فهو في سبيل الله هنا.).

فمعنى قوله: يقاتل شجاعة، أي: ليذكر ويحمد، ومعنى قوله: يقاتل حمية، أي: يأنف أن يقهر أو يذم، ومعنى: يقاتل رياء، أي: ليرى مكانه، وهذا هو لذة الجاه والمنزلة في القلوب.

وقد لا يشتهي الإنسان الحمد، ولكنه يحذر من الذم، كالجبان بين الشجعان، فإنه

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۲۳ و ۲۸۱۰ و ۳۱۲۲ و ۷٤۵۸) ومسلم (۱۹۰۶) وأبو داود (۲۰۱۷) والترمذي (۱۱۶۰) والترمذي (۲۲۲۱) والنسائي (۲۳/۲) وابن ماجه (۲۷۸۳).

يثبت ولا يفر لئلا يذم. وقد يفتي الإنسان بغير علم حذراً من الذم بالجهل، فهذه الأمور الثلاثة هي التي تحرك إلى الرياء.

وعلاجه أن الإنسان إنما يقصد الشيء ويرغب فيه إذا ظن أنه خير له ونافع، إما في الحال أو المآل، فإن علم أنه لذيذ في الحال ضار في المآل، سهل عليه اجتنابه وقطع عنه الرغبة، كمن يعلم أن العسل لذيذ، ولكن إذا بان له أن فيه سماً، أعرض عنه، فكذلك طريق هذه الرغبة أن تعلم ما فيها من المضرة، فإن الإنسان متى عرف مضرة الرياء وما يفوته من صلاح قلبه، ومن المنزلة في الآخرة، وما يتعرض له من العذاب والمقت والخزي هذا مع ما يتعرض له في الدنيا من تشتت الهم بسبب ملاحظة قلوب الخلق، فإن رضى الناس غاية لا تدرك، فكل ما يرضى به فريق يسخط به فريق، ومن طلب رضاهم في سخط الله، عليه وأسخطهم عليه. ثم أي غرض له في مدحهم وإيشار ذم الله له لأجل مدحهم؟ ولا يزيد مدحهم رزقاً ولا أجلًا، ولا يتفعه يوم فقره وفاقته. وكذلك ذمهم لِم يحذر منه؟ ولا يضره ذمهم شيئا، ولا يعجل أجله، ولا يؤخر رزقه، فإن العباد كلهم عجزة، لا يملكون لانفسهم ضراً ولا نفعاً، ولا يملكون موتاً ولا حياة ولا نشوراً، فإذا قرر هذا في يملكون لانفسهم ضراً ولا نفعاً، ولا يملكون موتاً ولا حياة ولا نشوراً، فإذا قرر هذا في نفسه، فترت رغبته في الرياء، وأقبل على الله تعالى بقلبه، فإن العاقل لا يرغب فيما يضره ويقل نفعه.

وأما الطمع فيما في أيدي الناس، فيزيله بأن يعلم أن الله تعالى هو المسخر للقلوب بالمنع والإعطاء، وأنه لا رازق سواه، ومن طمع في الخلق لم يخل من الذم والخيبة، وإن وصل إلى المراد، لم يخل من المنة والمهانة، فكيف يترك ما عند الله برجاء كاذب ووهم فاسد.

ومن الدواء النافع أن يعود نفسه إخفاء العبادات، وإغلاق الأبواب دونها، كما تغلق الأبواب دون الفواحش، فإنه لا دواء في الرياء مثل إخفاء الأعمال، وذلك يشق في بداية المجاهدة، فإذا صبر عليه مدة بالتكلف، سقط عنه ثقله، وأمده الله بالعون، فعلى العبد المجاهدة، ومن الله التوفيق.

المقام الثاني: في دفع العارض من الرياء في أثناء العبادة، وذلك لا بد من تعلمه أيضاً، فإن من جاهد نفسه، وقلع مغارس الرياء من قلبه بالقناعة وإسقاط نفسه من أعين الناس، واحتقار مدحهم وذمهم، فإن الشيطان لا يتركه في أثناء العبادة، بل يعارضه بخطرات الرياء، فإذا خطر له معرفة الخلق بعبادته واطلاعهم عليها، دفع ذلك بأن يقول: مالك وللخلق علموا أو لم يعلموا، والله عالم بحالك، فأي فائدة في علم غيره؟.

فإن هاجت الرغبة إلى آفة الحمد، ذكِّرها آفات الرياء والتعرض للمقت، فيقابل تلك

الرغبة بكراهة المقت، فإن معرفة اطلاع الناس تثير شهوة، ومعرفة آفة الرياء تثير كراهة.

## فصــل في بيان الرخصة في قصد إظهار الطاعات

وبيان الرخصة في كتمان الذنوب، وكراهة اطلاع الناس على الذنب وذمهم له.

أما الأول، فاعلم أن في إسرار الأعمال فائدة الإخلاص والنجاة من الرياء، وفي الإظهار فائدة الاقتداء، وترغيب الناس في الخير.

ومن الأعمال ما لم يمكن الإسرار به كالحج والجهاد.

والمظهر للعمل ينبغي أن يراقب قلبه، حتى لا يكون فيه حب الرياء الخفي، بل ينوي الاقتداء به، ولا ينبغي للضعيف أن يخدع نفسه بذلك، فإن مثال الضعيف مشال الغريق الذي يحسن سباحة ضعيفة، فنظر إلى جماعة من الغرقى فرحمهم، وأقبل عليهم حتى تشبئوا به، فهلكوا وهلك معهم.

فأما من قوي وتم إخلاصه، وصغر الناس في عينه، واستوى عنده مدحهم وذمهم، فلا بأس بالإظهار له، لأن الترغيب في الخير خير.

وقد روي ذلك عن جماعة من السلف أنهم كانوا يظهرون شيئاً من أحوالهم الشريفة ليقتدى بهم، كما قال بعضهم لأهله حين احتضر: لا تبكوا عليَّ، فإني ما أخطأت بخطيئة منذ أسلمت.

وقال أبو بكر بن عياش رحمه الله لابنه: إياك أن تعصي الله تعالى في هذه الغرفة. فإني ختمت فيها اثنتي عشرة ألف ختمة.

ونحو ذلك كثير من كيلامهم، والله أعلم.

وأما الرخصة في كتمان الذنوب، فربما ظن ظان أن كتمان الخطايا رياء، وليس كذلك فإن الصادق الذي لا يراثي إذا وقعت منه معصية، كان له سترها، لأن الله يكره ظهور المعاصى ويحب سترها.

وقد روي عن النبي ﷺ أنه قال: « من ارتكب شيئاً من هذه القاذورات، فليستتر بستر الله عز وجل «١٠).

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم (٢٤٤/٤) وصححه ووافقه الذهبي.

فهذا وإن عصى بالذنب، لم يخل قلبه عن محبة ما أحبه الله عز وجل، وهذا ينشأ عن قوة الإيمان.

وينبغي أن يكره ظهور الذنب من غيره أيضاً، فهذا أثر الصدق فيه.

ومن ذلك أن يكره ذم الناس له، من حيث أن ذلك يشغل قلبه وعقله عن طاعة الله تعالى، فإن الطبع يتأذى بالذم، وبهذه العلة أيضاً ينبغي أن يكره المدح إذا كان يشغله عن الله تعالى، ويستغرق قلبه، ويصرفه عن الذكر، فإن هذا أيضاً من قوة الإيمان.

#### نص\_ل

فأما ترك الطاعات خوفاً من الرياء، فإن كان الباعث له على الطاعة غير الدين، فهذا ينبغي أن يترك، لأنه معصية لا طاعة فيه.

وإن كان الباعث على ذلك الدين، وكان ذلك لأجل الله تعالى خالصاً، فلا ينبغي أن يترك العمل، لأن الباعث الدين.

وكذلك إذا ترك العمل خوفاً من أن يقال: إنه مراء، فلا ينبغي ذلك، لأنه من مكائد الشيطان.

قال إبراهيم النخعي: إذا أتاك الشيطان وأنت في صلاة فقال: إنـك مراءٍ، فـزدها طولاً.

وأما ما روي عن بعض السلف أنه ترك العبادة خوفاً من الرياء. كما روي عن إبراهيم النخعي أن إنساناً دخل عليه وهو يقرأ في المصحف، فأطبق المصحف وترك القراءة، وقال: لا يراني هذا أني أقرأ كل ساعة، فيحمل هذا على أنهم أحسوا من نفوسهم بنوع تزين فقطعوا.

#### فصــل

# ني بيان ما يصح من نشاط العبد بسبب رؤية الخلق وما لا يصح

قد يبيت الرجل مع المتجهدين، فيصلون أكثر الليل، وعادته قيام ساعة، فيوافقهم، أو يصومون فيصوم، ولولاهم ما انبعث هذا النشاط.

فربما ظن ظان أن هذا رياء، وليس كذلك على الاطلاق، بل فيه تفصيل، وهو أن كل مؤمن يرغب في عبادة الله تعالى، ولكن تعوقه العوائق، وتستهويه الغفلة، فربما كانت مشاهدة الغير سبباً لزوال الغفلة واندفاع العوائق، فإن الإنسان إذا كان في منزله تمكن من

النوم على فراش وطيء وتمتع بزوجته، فإذا بات في مكان غريب، اندفعت هذه الشواغل، وحصلت له أسباب تبعث على الخير، منها مشاهدة العابدين.

وقد يعسر عليه الصوم في منزله لكثرة المطاعم، بخلاف غيره، ففي مثل هذه الأحوال ينتدب الشيطان للصد عن الطاعة، ويقول: إذا عملت غير عادتك كنت مرائباً، فلا ينبغي أن يلتفت إليه، وإنما ينبغي أن ينظر إلى قصده الباطن، ولا يلتفت إلى وسواس الشيطان.

ويختبر أمره بأن يمثل القوم في مكان يراهم ولا يرونه، فإن رأى نفسه تسخو بالتعبد فهو لله، وإن لم تسخ كان سخاؤها عندهم رياء، وقس على هذا.

فهذه جملة آفات الرياء، فكن بحاثاً عنها، وتفقد نيتك؛ فإن الرياء أخفى من دبيب لنمل.

وينبغي للمريد أن يلزم قلبه القناعة بعلم الله في جميع طاعته.

وإنما يقنع بذلك من خاف الله ورجاه، ولا ينبغي أن يؤيس نفسه من الإخلاص بأن يقول: إنما يقدر على الإخلاص الأقوياء، وأنا من المخلطين، فيترك المجاهدة في تحصيل الإخلاص، لأن المخلط إلى ذلك أحوج.

قال إبراهيم بن أدهم: تعلمت المعرفة من راهب يقال له: سمعان، دخلت على صومعته فقلت له: منذ كم أنت في صومعتك هذه؟ قال: منذ سبعين سنة. قلت: ما طعامك؟ قال: كل ليلة حمصة، قلت: فما الذي يهيج من قلبك حتى تكفيك هذه الحمصة؟ قال: ترى الذين بحذائك؟ قلت: نعم. قال: إنهم يأتوني في كل سنة يوماً واحداً فيزينون صومعتي ويطوفون حولها يعظموني بذلك، فكلما تثاقلت نفسي عن العبادة، ذكرتها عزّ تلك الساعة، فأنا أحتمل جهد سنة لعز ساعة، فاحتمل يا حنيفي جهد ساعة لعز الأبد. فوقر في قلبي المعرفة. فقال: أزيدك؟ قلت: نعم. قال: انزل عن الصومعة، فنزلت فأدلى إلي ركوة فيها عشرين حمصة، ثم قال لي: ادخل الدير، فقد رأوا ما أدليت إليك، فأما دخلت الدير، القدر أوا ما أدليت إليك، شيئاً من قوته. قالوا: وما تصنع به؟ نحن أحق به؛ ساوم به. قلت: عشرون ديناراً، شيئاً من قوته. قالوا: وما تصنع به؟ نحن أحق به؛ ساوم به. قلت: عشرون ديناراً، فرجعت إلى الراهب، فقال: أخطأت، لو ساومتهم عشرين الفأ لأعطوك، هذا عز من لا يعبده، فانظر كيف يكون عز من يعبده، يا حنيفي أقبل على عبادة ربك.

فقد بان بهذا أن استشعار النفوس عزَّ العظمة في القلوب يكون باعثاً إلى الخلوة، فهذه آفة عظيمة، وعلامة سلامته منها أن يكون الخلق عنده والبهائم بمثابة واحدة، ويكون عمله عمل من ليس على الأرض غيره، فإذا خطرت خطرات ضعيفة ردها والله أعلم.

# كتاب ذم الكبر والعجب وفيه فصلان

الأول في الكبر: قال الله تعالى: ﴿ سَأَصْرِفُعَنْ ءَايَنِيَ ٱلَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِي ﴾ (١) وقال: ﴿ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُسْتَكَبْرِينَ ﴾ (١).

وفي الحديث الصحيح من أفراد مسلم، أن رسول الله ﷺ قال: « لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر ه (٣).

وفي «الصحيحين» (٤) عنه على قال: « قالت النار: أوثرت بالمتكبرين ». وعنه على أنه قال: « يحشر الجبّارون والمتكبرون يوم القيامة في صورة الذر، يطؤهم الناس لهوانهم على الله عز وجل ه (٥).

وقال سفيان بن عيينة رحمه الله: من كانت معصيته في شهوة، فارج له التوبة، فإن آدم عليه السلام عصى مشتهياً فغفر له، فإذا كانت معصيته من كبر، فاخشى عليه اللعنة، فإن إبليس عصى مستكبراً فَلُعِنَ.

وفي «الصحيحين» (٢٠): أن رسول الله ﷺ قال: « من جسر ثوبه خيلاءَ لم ينظر الله إليه يوم القيامة، فقال أبو بكر: يا رسول الله! إنَّ أحد شِغِّي إزاري ليسترخي، إلا أن أتعاهد ذلك منه؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: « لست ممن يصنعه خيلاء ».

<sup>(</sup>١) الأعراف، الآية: ١٤٦.

<sup>(</sup>٢) النحل، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٩١) وأحمد (٢١/١٤ ـ ٤١٦) وأبو داود (٤٠٩١) والترمذي (١٩٩٨) وابن ماجمه (٢٧٣) وابن حبان (٢٧٤).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٤٥٦٩ و ٧٠١١) ومسلم (٢٨٤٦) ورواه الترمذي (٢٥٦٤) وأحمد (٣١٤/٢).

<sup>(</sup>٥) رواه الترمذي (٢٤٩٤) وقال هذا حديث حسن.

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري (٣٤٦٥) و (٥٤٤٧) ومسلم (٢٠٨٥) ورواه أبو داود (٤٠٨٥) والنسائي (٢٠٦/٨).

واعلم أن الكبر خلق باطن تصدر عنه أعمال هي ثمرته، فيظهر على الجوارح، وذلك الخلق هو رؤية النفس على المتكبر عليه، يعني يرى نفسه فوق الغير في صفات الكمال، فعند ذلك يكون متكبراً.

وبهذا ينفصل عن العجب، فإن العجب لا يستدعي غير المعجب، حتى لو قدر أن يخلق الإنسان وحده تصور أن يكون معجباً، ولا يتصور أن يكون متكبراً، إلا أن يكون مع غيره وهو يرى نفسه فوقه، فإن الإنسان متى رأى نفسه بعين الاستعظام، حقر من دونه وازدراه، وصفة هذا المتكبر، أن ينظر إلى العامة كأنه ينظر إلى الحمير استجهالاً واستحقاراً.

وآفة الكبر عظيمة، وفيه يهلك الخواص، وقلما ينفك عنه العباد والزهاد والعلماء.

وكيف لا تعظم آفته، وقد أخبر النبي ﷺ: أنه لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر.

وإنما صار حجاباً دون الجنة، لأنه يحول بين العبد وبين أخلاق المؤمنين، لأن صاحبه لا يقدر أن يحب للمؤمنين ما يحب لنفسه، فلا يقدر على التواضع، ولا على ترك الحقد والحسد والغضب، ولا على كظم الغيظ وقبول النصح، ولا يسلم من الازدراء بالناس واغتيابهم. فما من خلق ذميم إلا وهو مضطر إليه.

ومن شر أنواع الكبر ما يمنع من استفادة العلم، وقبول الحق، والانقياد له.

وقد تحصل المعرفة للمتكبر، ولكن لا تطاوعه نفسه على الانقياد للحق، كما قال تعالى: ﴿ فَقَالُواۤ أَنُوْمِنُ لِبَشَرَيْنِ عَالَى: ﴿ فَقَالُواۤ أَنُوْمِنُ لِبَشَرَيْنِ مِلْكَا ﴾ (٢) : ﴿ فَقَالُواۤ أَنُوْمِنُ لِبَشَرَيْنِ مِلْكَا ﴾ (٣) وآيات كثيرة نحو هذا، وهذا تكبر على الله وعلى رسوله.

وقد تقدم أن التكبر على العباد هو احتقارهم واستعظام نفسه عليهم، وذلك أيضاً يدعو إلى التكبر على أمر الله تعالى، كما حمل إبليس كبره على آدم عليه السلام ان امتنع من امتثال أمر ربه في السجود.

<sup>(</sup>١) النحل، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٢) المؤمنون، الآية: ٤٧.

<sup>(</sup>٣) إبراهيم، الآية: ١١.

وقد شرح رسول الله ﷺ الكبر فقال: « الكبر: بطر الحق وغمط الناس »(١). ومعنى غمط الناس: الازدراء بهم، واستحقارهم. ويروى: غمص الناس بمعنى غمط الناس. فصل الناس: الازدراء بهم، واستحقارهم. ويروى:

واعلم أن العلماء والعباد في آفة الكبر على ثلاث درجات:

الأولى: أن يكون الكبر مستقراً في قلب الإنسان منهم، فهو يرى نفسه خيراً من غيره، إلا أنه يجتهد ويتواضع، فهذا في قلبه شجرة الكبر مغروسة، إلا أنه قد قطع أغصانها.

الثانية: أن يظهر لك بأفعاله من الترفع في المجالس، والتقدم على الأقران، والإنكار على من يقصر في حقه، فترى العالم يصعر<sup>(۲)</sup> حدًه للناس، كأنه معرض عنهم، والعابد يعيش ووجهه كأنه مستقدر لهم، وهذان قد جهلا ما أدب الله به نبيه هذا، حين قال: ﴿ وَأَخْفِضْ جَنَاْ مَكَ لِمَنِ أَنْبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٣).

الدرجة الثالثة: أن يظهر الكبر بلسانه، كالدعاوي والمفاخر، وتنزكية النفس، وحكايات الأحوال في معرض المفاخرة لغيره، وكذلك التكبر بالنسب، فالذي له نسب شريف يستحقر من ليس له ذلك النسب وإن كان أرفع منه عملًا.

قال ابن عباس: يقول الرجل للرجل: أنا أكرم منك، وليس أحد أكرم من أحد إلا بالتقوى. قال الله تعالى: ﴿إِنَّ أَكُرَمُكُمُ عِندَاللَّهِ أَنْقَلَكُمْ ﴿ (4). وكذلك التكبر بالمال، والقوة، وكثرة الأتباع، ونحو ذلك، فالكبر بالمال أكثر ما يجري بين الملوك والتجار ونحوهم.

والتكبر بالجمال أكثر ما يجري بين النساء، ويدعوهن إلى التنقص والغيبة وذكر العيوب.

وأما المتكبر بالأتباع والأنصار، فيجري بين الملوك بالمكاثرة بكثرة الجنود، وبين العلماء بالمكاثرة بالمستفيدين.

وفي الجملة فكل ما يمكن أن يعتقد كمالاً، فإن لم يكن في نفسه كمالاً، أمكن أن يتكبر به، حتى إن الفاسق قد يفتخر بكثرة شرب الخمر والفجور، لظنه أن ذلك كمال.

<sup>(</sup>١) هذا من حديث مسلم الذي تقدم قريبًا ولا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال حبة من كبره.

<sup>(</sup>٢) صعر خده: أي أماله من الكبر.

<sup>(</sup>٣) الشعراء، الآية: ٢١٥.

<sup>(</sup>٤) الحجرات، الآية: ١٣.

واعلم أن التكبر يظهر في شمائل الإنسان، كصَعَرِ وجهه، ونَظَرِه شزراً، وإطراق رأسه، وجلوسه متربعاً ومتكثاً، وفي أقواله، حتى في صوته ونغمته، وصيغة إيراده الكلام، ويظهر ذلك أيضاً في مشيه وتبختره، وقيامه وقعوده وحركاته وسكناته وسائر تقلباته.

ومن خصال المتكبر: أن يحب قيام الناس له.

والقيام على ضربين:

قيام على رأسه وهو قاعد، فهذا منهى عنه، قال رسول الله ﷺ: « من أحب أن يتمثل له الرجال قياماً فليتبوأ مقعده من النار »(١). وهذه عادة الأعاجم والمتكبرين.

الثاني: قيام عند مجيء الإنسان، فقد كان السلف لا يكادون يفعلون ذلك.

قال أنس: لم يكن شخص أحب إلينا من رسول الله ﷺ، وكانوا إذا رأوه لم يقوموا له لما يعلمون من كراهته لذلك.

وقد قال العلماء: يستحب القيام للوالدين والإمام العادل، وفضلاء الناس، وقد صار هذا كالشعار بين الأفاضل، فإذا تركه الإنسان في حق من يصلح أن يفعل في حقه، لم يأمن أن ينسبه إلى إهانته، والتقصير في حقه، فيوجب ذلك حقداً.

واستحباب هذا في حق القائم لا يمنع الذي يقام له أن يكره ذلك، ويرى أنه ليس بأهل لذلك.

ومن خصال المتكبر: أن لا يمشي إلا ومعه أحد يمشي خلفه.

ومنها أن لا يزور أحداً تكبراً على الناس.

ومنها أن يستنكف من جلوس أحد إلى جانبه أو مشيه معه.

وقد روى أنس رضي الله عنه قال: كانت الأمة من أهل المدينة لتأخذ بيد رسول الله ﷺ، فتنطلق به في حاجتها(٢).

وقال ابن وهب: جلست إلى عبد العنزيز بن أبي رواد، وإن فخذي لتمس فخذه فنحيت نفسي عنه، فأخذ ثيابي فجرني إليه وقال: لم تفعلون بي ما تفعلون بالجبابرة، وإني لا أعرف منكم رجلًا شرًّا مني؟!.

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٥٢٢٩) والترمذي (٢٧٥٦) وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري تعليقاً (٧٧٥). ووصله ابن ماجه (١٧٧).

ومنها أن لا يتعاطى بيده شغلًا في بيته، وهذا بخلاف ما كان عليه رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم.

ومنها أن لا يحمل متاعه من سوقه إلى بيته، وقد اشترى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم شيئاً وحمله. وكان أبو بكر رضي الله عنه يحمل الثياب إلى السوق يتجر فيها. واشترى عمر رضي الله عنه لحماً فعلقه بيده وحمله إلى بيته. واشترى على رضي الله عنه تمراً فحمله في ملحفة، فقال له قائل: أحمل عنك؟ قال: لا، أبو العيال أحق أن يحمل.

وأقبل أبو هريرة رضي الله عنه يوماً من السوق وقد حمل حزمة حطب، وهو يومئذ خليفة مروان، فقال لرجل: أوسع الطريق للأمير.

ومن أراد أن ينفي الكبر، ويستعمل التواضع، فعليه بسيرة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، وقد سبقت الإشارة إليها في كتاب «آداب المعيشة».

## بيان معالجة الكبر واكتساب التواضع

اعلم أن الكبر من المهلكات، ومداواته فرض عين، ولك في معالجته مقامان:

الأول: في استئصال أصله وقطع شجرته، وذلك بأن يعرف الإنسان نفسه ويعرف ربه، فإنه إذا عرف نفسه حق المعرفة، علم أنه أذل من كل ذليل، ويكفيه أن ينظر في أصل وجوده بعد العدم من تراب، ثم من نطفة خرجت من مخرج البول، ثم من علقة، ثم من مضغة، فقد صار شيئاً مذكوراً، بعد أن كان جماداً لا يسمع ولا يبصر، ولا يحس ولا يتحرك، فقد ابتداً بموته قبل حياته، وبضعفه قبل قوته، وبفقره قبل غناه.

وقد أشار الله تعالى إلى هذا بقوله: ﴿ مِنْ أَيْ شَيْءِ خَلَقَمُ، مِنْ أَلْمَةٍ خَلَقَمُونَهُ كَوْ() ثم امتن عليه بقوله: ﴿ ثُمَّ ٱلسَّبِيلَ يَسَرَمُ ﴾ (٢)، وبقوله: ﴿ فجعلنا سميعاً بصيراً ﴾ (٣)، فأحياه بعد الموت، وأحسن تصويره، وأخرجه إلى الدنيا، فأشبعه وأرواه، وكساه وهداه وقوَّاه.

فمن هذا بدايته، فأي وجه لكبره وفخره؟.

على أنه لو دام له الوجود على اختياره، لكان لطغيانه طريق، بل قـد سلط عليه

<sup>(</sup>١) عبس، الآيتان: ١٨ ـ ١٩.

<sup>(</sup>٢) عبس، الأية: ٢٠.

<sup>(</sup>٣) الدهر، الآية: ٢.

الأخلاط المتضادة، والأمراض الهائلة، بينما بنيانه قد تم، إذ هو قد وهى وتهدم، لا يملك الشيء لنفسه ضراً ولا نفعاً، بينما هو يذكر الشيء فينساه، ويستلذ الشيء فيرديه، ويروم الشيء فلا يناله، ثم لا يأمن أن يسلب حياته بغتة.

هذا أوسط حاله، وذاك أول أمره، وأما آخر أمره، فالموت الذي يعيده جماداً كما كان، ثم يلقى في التراب فيصير جيفة منتنة، وتبلى أعضاؤه، وتنخر عظامه، ويأكل الدود أجزاءه، ويعود تراباً يعمل منه الكيزان، ويعمر منه البنيان، ثم بعد طول البلى تجمع أجزاؤه المتفرقة؛ ويحضر عرصة القيامة، فيرى أرضاً مبدلة، وجبالاً مسيرة، وسماة منشقة، ونجوماً منكدرة، وشمساً مكوَّرة، وأحوالاً مظلمة، وجحيماً تزفر، وصحائف تنشر، ويقال له: منكدرة وشمساً مكوِّرة وأحوالاً مظلمة، وجحيماً تزفر، وصحائف تنشر، ويقال له: بك في حياتك التي كنت تفرح بها وتتكبر بنعيمها ملكان يحصيان ما تنطق به وتعمل، من قليل وكثير، وقيام وقعود، وأكل وشرب، وقد نسيت ذلك، وأحصاه الله تعالى، فهلم إلى الحساب عليه، وأعد جواباً له، وإلا فأنت تساق إلى النار، فما لمن هذه حاله التكبر؟ فإن صار إلى النار، فالبهائم أحسن حالاً منه، لأنها تعود إلى التراب، ومن هذا حاله وهو على وشك من العفو عن أخطائه، كيف يتكبر؟! ومن الذي يسلم من ذنب يستحق به العقوبة، وما مثله إلا كمثل رجل جنى على ملك جناية استحق أن يضرب لأجلها ألف سوط، فحبس في السجن ليخرج فيعاقب، وهو منتظر أن يدعى به لذلك. أفتراه يتكبر على أهل السجن؟ وهل الدنيا إلا سجن، وهل المعاصي إلا موجبة للعقاب؟.

وأما معرفة ربه، فيكفيه أن ينظر في آثار قدرته وعجائب صنعته، فتلوح له العظمة، وتظهر له المعرفة، فهذا هو العلاج القالع لأصل الكبر.

ومن العلاج العملي التواضع بالفعل لله تعالى ولعباده، وذلك بالمواظبة على استعمال خلق المتواضعين، وقد تقدمت الإشارة إلى طريقة رسول الله ﷺ، وما كان عليه من النواضع والأخلاق الجميلة.

المقام الثاني: فيما يعرض من التكبر بالأنساب، فمن اعتراه الكبر من جهة النسب فليعلم أن هذا تعزز بكمال غيره؛ ثم يعلم أباه وجده، فإن أباه القريب نطفة قذرة، وأباه البعيد تراب، ومن اعتراه الكبر بالجمال، فلينظر إلى باطنه نظر العقلاء، ولا ينظر إلى ظاهره نظر البهاثم، ومن اعتراه من جهة القوة، فليعلم أنه لو آلمه عرق، عاد أعجز من كل عاجز،

<sup>(</sup>١) الإسراء، الآية: ١٤.

وإن حُمِّى يوم تُحَلِّلُ من قوَّته مالا يعود في مدة، وإن شوكة لو دخلت في رجله لأعجزته، وبقة لو دخلت في أذنه لأقلقته.

ومن تكبر بسبب الغنى، فإذا تأمل خلقاً من اليهود، وجدهم أغنى منه، فأفّ لشرف تسبق به اليهود، ويستلبه السارق في لحظة، فيعود صاحبه ذليلًا.

ومن تكبر بسبب العلم، فليعلم أن حجة الله على العالم آكد من الجاهل، وليتفكر في الخطر العظيم الذي هو بصدده، فإن خطره أعظم من خطر غيره، كما أن قدره أعظم من قدر غيره.

وليعلم أيضاً أن الكبر لا يليق إلا بالله سبحانه، وأنه إذا تكبر صار ممقوتاً عند الله تعالى بغيضاً عنده. وقد أحب الله منه أن يتواضع، وكذلك كل سبب يعالجه بنقيضه ويستعمل التواضع.

واعلم أن هذا الخُلُق كسائر الأخلاق له طرفان ووسط.

فطرفه الذي يميل إلى الزيادة يسمى تكبراً.

وطرفه الذي يميل إلى النقصان يسمى تخاسساً، ومذلة.

والوسط يسمى تواضعاً، وهو المحمود، وهو أن يتواضع من غير مذلة، فخير الأمور أوساطها، فمن تقدم على أقرانه فهو متكبر، ومن تأخر عنهم، فهو متواضع، لأنه قد وضع شيئاً من قدره، فأما إذا أدخل على العالم إسكاف أو نحوه، فتنحى له عن مجلسه وأجلسه فيه، ثم قدم له نعله ومشى معه إلى الباب، فقد تخاسس وتذلل، فذلك غير محمود، بل المحمود العدل، وهو أن يعطي كل ذي حق حقه، لكن تواضعه للسوقة بالرفق في السؤال واللين في الكلام، وإجابة الدعوة، والسعي في الحاجة، ولا يحقره، ولا يستصغره، والله أعلم.

## الفصل الثاني في العجب

روي عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال: « بينما رجل يتبختر في بردين وقد أعجبته نفسه، خسف الله به الأرض، فهو يتجلجل فيها إلى يوم القيامة ، (١٠).

وقال ﷺ: « ثلاث مهلكات: شح مطاع، وهوىً متَّبع، وإعجاب المرء بنفسه ٥(٢).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٤٥٣) ومسلم (٢٠٨٨) والنسائي (٢٠٦/٨) وأحمد (٢٣٩).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو نعيم (٣٤٣/٢) و (٣١٩/٣) والبزار (٨٦-٨١) والقضاعي (٣٤٥). قال الحافظ المنذري ـ

وروي عن ابن مسعود رضي الله عنه أنه قال: الهلاك في شيئين: العجب، والقنوط. وإنما جمع بينهما لأن السعادة لا تنال إلا بالطلب والتشمير، والقانط لا يطلب، والمعجب يظن أنه قد ظفر بمراده فلا يسعى.

قال مطرف رحمه الله: لأن أبيت نائماً وأصبح نادماً، أحبُّ إليَّ من أن أبيت قائماً وأصبح معجباً.

واعلم أن العجب يدعو إلى الكبر، لأنه أحد أسبابه، فيتولد من العجب الكبر، ومن الكبر الأفات الكثيرة، وهذا مع الخلق.

فأما مع الخالق، فإن العجب بالطاعات نتيجة استعظامها، فكأنه يمن على الله تعالى بفعلها، وينسى نعمته عليه بتوفيقه لها، ويعمى عن آفاتها المفسدة لها.

وإنما يتفقد آفات الأعمال من خاف ردها دون من رضيها وأعجب بها.

والعجب إنما يكون بوصف كمال من علم أو عمل، فإن انضاف إلى ذلك أن يرى حقاً له عند الله كان إدلالًا، فالعجب يحصل باستعظام ما عُجب به، والإدلال يوجب توقع الجزاء، مثل أن يتوقع إجابة عائه وينكر رده.

## فصل في علاج العجب

اعلم أن الله سبحانه هو المنعم عليك بإيجادك، وإيجاد أعمالك، فلا معنى لعجب عامل بعمله، ولا عالم بعلمه، ولا جميل بجماله، ولا غني بغناه، إذ كل ذلك من فضل الله تعالى، وإنما الأدمي محل لفيض النعم عليه، وكونه محلاً له نعمة أخرى.

فإن قلت: إن العمل حصل بقدرتك، فمن أين قدرتك، ولا يتصور العمل إلا بوجودك ووجود عملك وإرادتك، وكل ذلك من الله تعالى لا منك، فإن كان العمل بالقدرة فالقدرة مفتاحه، وهذا المفتاح بيد الله تعالى، وما لم تُعْطَ المفتاح لا يمكنك العمل، كما لو قعدت عند خزانة مغلقة لم تقدر على ما فيها إلا أن تُعطى مفتاحها.

وفي والصحيحين من حديث أبي هريرة، عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنه

في الترغيب والترهيب (٢٨٦/٢) رواه البزار والبيهقي وغيرهما وهو مروي عن جماعة من الصحابة وأسانيده وإن كان لا يسلم معها من مقال فهو بمجموعها حسن إن شاء الله وعزاه في (٣٨١/٣) أيضاً إلى الطبراني في الأوسط.

قال: « لن يدخل أحداً منكم عمله الجنة »، قالوا: ولا أنت يا رسول الله؟ قال: ولا أنا إلا أن يتغمدني الله برحمة منه وفضل ١٠٤٠.

واعلم أن العجب يكون بالأسباب التي بها يقع بها الكبر، وقد سبق ذكرها وعلاجها.

ومن ذلك العجب بالنسب، كما يتخيل الشريف أنه ينجو بشرف آبائه، وعلاجه أن يعلم أنه متى خالف آباءه، وظن أنه ملحق بهم، فقد جهل، وإن اقتدى بهم، فإنه لم يكن العجب من أخلاقهم، بل الخوف والإزراء على النفس.

وإنما شرفوا بالطاعة والصفات المحمودة، لا بنفس النسب. قال الله تعالى: ﴿إِن أَكُرُمُكُمُ عَنْدُ اللهُ أَتَقَاكُم ﴾(٢)، وقال النبي ﷺ: ﴿ يَا فَاطَمَهُ ۚ لا أَخْنِي عَنْكُ مِنَ اللهُ شَيْئاً ،(٣).

فإن قلت: إنما يرجو الشريف أن يشفع فيه ذوو قرابته.

فالجواب: أن كل المسلمين يرجون الشفاعة، وقد يشفع في الشخص بعد إحراقه بالنار وقد يقوى الذنب فلا تنجى الشفاعة.

وفي «الصحيحين» من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي على قال: « لا ألفين أحدكم يجيء يوم القيامة على رقبته بعير له رُغاء، فيقول: يا رسول الله، أغثني. فأقول: لا أملك لك شيئاً، قد أبلغتك »(٤).

ومثل المنهمك في الذنوب اعتماداً على رجاء الشفاعة، كمثل المريض المنهمك في الشهوات، اعتماداً على طبيبه الحاذق المشفق، وذلك جهل، فإن اجتهاد الطبيب ينفع بعض الأمراض، لا كلها.

ويوضح هذا أن سادات الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين كانوا يخافون من الآخرة، فكيف يتكل من ليس في مثل مراتبهم؟!.

ومن ذلك العجب بالرأي الخطأ، كما قال تعالى: ﴿ أَفَمَنَزُيِّنَ لِلْمُسُوَّةُ عَمَلِهِ. فَرَهَاهُ حَسَنُا ﴾ (٥). وعلاج هذا أشد من علاج غيره، فإن هذا متى كان معجباً برأيه لم يُصغ إلى

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٦٧٣) ومسلم (٢٨١٦) وأحمد (٢٥١/٣) وابن حبان (٣٤٨).

<sup>(</sup>٢) الحجرات، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٣) رواه البخساري (٢٦٠٣) (٣٣٣٦) و (٤٤٩٣) ومسلم (٢٠٦) والتسرمسذي (٣١٨٤) والنسسائي (٢٤٨/).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٢٩٠٨) ومسلم (١٨٣١) ورواه أحمد (٢٦/٢).

<sup>(</sup>٥) فاطر، الآية: ٨.

نصح ناصح ، وكيف يترك ما يعتقده نجاة؟! وإنما علاجه في الجملة أن يكون متهماً لرأيه أبداً، لا يغتر به، إلا أن يشهد له قاطع من كتاب، أو سنة أو دليل عقلي جامع لشروط الأدلة، ولن يعرف ذلك إلا بمجالسة أهل العلم وممارسة الكتاب والسنة.

والأولى لمن لم يتفرغ لاستغراق العمر في العلم أن لا يخوض في المذاهب، ولكن يقف عند اعتقاد الجمل، وأن الله سبحانه واحد لا شريك له، ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، وأن رسوله صادق فيما جاء به، ويؤمن بما جاء به القرآن من غير بحث ولا تنقير، ويصرف زمنه في التقوى، وأداء الطاعات، فمتى خاض في المذاهب ورام ما لا يصل إلى معرفته، هلك.

\* \* \*

## كتاب الغرور وأقسامه ودرجاته

من الناس من غرته الدنيا، فقال: النقد خير من النسيئة، والدنيا نقد، والآخرة نسيئة، وهذا محل التلبيس، فإن النقد لا يكون خيراً من النسيئة، إلا إذا كان مثل النسيئة. ومعلوم أن عمر الإنسان بالإضافة إلى مدة الآخرة ليس بجزء من ألف ألف جزء إلى أن ينقطع النفس، وإنما أراد من قال: النقد خير من النسيئة، إذا كانت النسيئة مثل النقد، وهذا غرور الكفار.

فأما ملابسو المعاصي مع سلامة عقائذهم، فإنهم قد شاركوا الكفار في هذا الغرور، لأنهم آثروا الدنيا على الأخرة، إلا أن أمرهم أسهل من أمر الكفار، من جهـة أن أصل الإيمان يمنعهم من عقاب الأبد.

ومن العصاة من يغتر، فيقول: إن الله كريم، وإنما نتكل على عفوه، وربما اغتروا بصلاح آبائهم.

وقد قال العلماء: من رجا شيئاً طلبه، ومن خاف شيئاً هرب منه، ومن رجا الغفران مع الإصرار، فهو مغرور.

وليعلم أن الله تعالى مع سعة رحمته شديد العقاب، وقد قضى بتخليد الكفار في النار، مع أنه لا يضره كفرهم، وقد سلط الأمراض والمحن على خلق من عباده في الدنيا، وهو سبحانه قادر على إزالتها، ثم خوفنا من عقابه، فكيف لا نخاف؟!.

فالخوف والرجاء سائقان يبعثان على العمل، وما لا يبعث على العمل فهو غرور. يوضح هذا أن رجاء أكثر الخلق يحملهم على البطالة، وإيثار المعاصي.

والعجب أن القرن الأول عملوا وخافوا، ثم أهل هذا الزمان أمنوا مع التقصير واطمأنوا أتراهم عرفوا من كرم الله تعالى ما لم يعرف الأنبياء والصالحون؟!. ولو كان هذا الأمر يدرك بالمنى، فلم تعب أولئك وكثر بكاؤهم؟! وهل ذم أهل الكتاب بقوله: ﴿ يَأْخُذُونَ عَرَضَ هَلَا اللَّهَ تَنَى ، وَبِقُولُونَ سَيُغَفِّرُلْنَا ﴾ (١)، إلا لمثل هذه الحال؟!.

وأما من اغتر بصلاح آبائه، فلا يذكر قصة نوح عليه السلام مع ابنه، وإبراهيم عليه السلام مع أبيه، ومحمد مع أمه ﷺ<sup>(۲)</sup>، وعلى ساثر النبيين.

ويقرب من هذا الغرور، غرور أقوام لهم طاعات ومعاصي، إلا أن معاصيهم أكثر، وهم يظنون أن حسناتهم ترجح، فترى الواحد منهم يتصدق بدرهم ويكون قد تناول من المغصوب، ويتكل على ذلك الصدقة، وما هو إلا كمن وضع درهماً في كفه وألفاً في أخرى، ثم رجا أن يرجح الدرهم بألف.

ومنهم من يظن أن طاعاته أكثر من معاصيه، وسبب ذلك أنه يحفظ عدد حسناته، ولا يحاسب نفسه على سيئاته، ولا يتفقد ذنوبه، كالذي يستغفر الله ويسبحه مائة مرة في اليوم ثم يظل طول نهاره يغتاب المسلمين، ويتكلم بما لا يُرضى، فهو ينظر في فضائل التسبيح والاستغفار، ولا ينظر في عقوبة الغيبة والكلام المنهى عنه.

#### فصــل

ويقع الاغترار في الأغلب في حق أربعة أصناف:

العلماء، والعبّاد، والمتصوفة، والأغنياء.

فأما أهل العلم، فالمغترون منهم فرق.

منهم فرقة أحكموا العلوم الشرعية والعقلية، وأهملوا تفقد الجوارح وحفظها عن المعاصي، وإلزامها الطاعات، واغتروا بعلمهم، وظنوا أنهم من الله بمكان، ولو نظر هؤلاء بعين البصيرة، علموا أن علم المعاملة لا يراد به إلا العمل، ولولا العمل لم يكن له قدر. قال الله تعالى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَنها ﴾ (٣) ولم يقل: قد أفلح من تعلم كيف يزكيها، فإن تلا عليه الشيطان فضائل أهل العلم، فليذكر ما ورد في العالم الفاجر، كقوله تعالى: ﴿ فَمَنْكُمُ عَلِيه الشيطان فضائل أهل العلم، فليذكر ما ورد في العالم الفاجر، كقوله تعالى: ﴿ فَمَنْكُمُ الله عليه الشيطان فضائل أهل العلم، فليذكر ما ورد في العالم الفاجر، كقوله تعالى: ﴿ فَتَنْكُمُ عَلْمُ الْعَلْمُ الله عَلَى الْعَلْمُ الله عَلْمَ الْعَلْمُ الله عَلْمُ الله عَلْمُ الله عَلْمُ الله العلم العلم

<sup>(</sup>١) الأعراف، الآية: ١٦٩.

<sup>(</sup>٢) فإنه ﷺ استأذن أن يزور قبر أمه ويستغفر لها فأذن له بالزيارة ولم يؤذن له بالاستغفار. رواه مسلم (٢/١) وأبو داود (٣٢٣٤) والنسائي (٢/١٩) وأحمد (٤٤١/٢) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٣) الشمس، الآية: ٩.

كَمَثَلِ ٱلْكَلْبِ إِن تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْتَتُرُكُهُ يَلْهَثُ ﴾ (١)، و: ﴿ كَمَثَلِ ٱلْحِمَارِ يَخْمِلُ أَسْفَارًا ﴾ (١) .

ومنهم فرقة أخرى أحكموا العلم والعمل الظاهر، ولم يتفقدوا قلوبهم ليمحوا الصفات المذمومة منها، كالكبر والحسد والرياء، وطلب العلو، وطلب الشهرة، فهؤلاء زينوا ظاهرهم، وأهملوا بواطنهم، ونسوا قوله صلى الله عليه وآله وسلم: «إن الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم، إنما ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم ه(٣).

فتعاهدوا الأعمال، ولم يتعاهدوا القلوب، والقلب هو الأصل، إذ لا ينجو إلا من أتى الله بقلب سليم.

ومثال هؤلاء كمثل رجل زرع زرعاً، فنبت ونبت معه حشیش یفسده، فأمر بقلعه، فاخذ یجز رؤوسه وأطرافه ویترك أصوله، فلم تزل أصوله تقوی.

وفرقة أخرى علموا أن هذه الأخلاق الباطنة مذمومة ، إلا أنهم بعجبهم بأنفسهم يظنون أنهم منفكون عنها، وأنهم أرفع عند الله أن يبتليهم بذلك، وإنما يبتلي بذلك العوام دون من بلغ مبلغهم من العلم، فإذا ظهر عليهم مخايل الكبر والرياسة . قال أحدهم : ما هذا بكبر، وإنما هو طلب عز الدين، وإظهار شرف العلم، وإرغام المبتدعين، فإني لو لبست الدون من الثياب، وجلست في الدون من المجالس، شمتت بي أعداء الدين، وفرحوا بذلي، وفي ذلي ذل الإسلام، وينسى الغرور، وأن إبليس هو الذي سول له هذا بدليل أن النبي على وأصحابه كانوا يتواضعون ويؤثرون الفقر والمسكنة .

وقد روينا عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه لما قدم الشام عرضت له مخاضة، فنزل عن بعيره، ونزع خفيه وأمسكهما، وخاض الماء، ومعه بعيره، فقال له أبو عبيدة: لقد صنعت اليوم صُنعاً عظيماً عند أهل الأرض، فصك في صدره وقال: أوَّه لو غيرك يقول هذا يا أبا عبيدة.

إنكم كنتم أذل الناس وأحقر الناس، فأعزكم الله برسوله، فمهما تطلبوا العز بغيره يذلكم الله.

وفي رواية عنه: لما قدم الشام، استقبله الناس وهو على بعيره. فقيل له: لو ركبت

<sup>(</sup>١) الأعراف، الآية: ١٧٦.

<sup>(</sup>٢) الجمعة، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٥٦٤) وأحمد (٢/٣٩) وابن ماجه (٤١٤٣) وابن حبان (٣٩٤).

برذوناً تلقى به عظماء الناس ووجوههم؟ فقال عمر رضي الله عنه: لا أراكم هاهنا، إنما الأمر من هاهنا ـ وأشار بيده إلى السماء ـ خلوا سبيل جملي(١).

ثم العجب من مغرور يطلب عز الدنيا بالثياب الرفيعة، والخيول الفارهة ونحو ذلك. وإذا خطر له خاطر الرياء قال: إنما غرضي بهذا إظهار العلم والعمل، لاقتداء الناس بي ليهتدوا إلى الدين، ولو كان هذا قصده لفرح باقتداء الناس بغيره كما يفرح باقتدائهم به، لأن من كان قصده صلاح الخلق يفرح بصلاحهم على يد من كان، وكذلك من يدخل منهم على سلطان، ويتودد إليه، ويثني عليه، ويتواضع له ويقول: إنما غرضي بهذا أن أشفع في مسلم أو أدفع عنه الضرر، والله يعلم أنه لو ظهر لبعض أقرانه قبول عند السلطان لثقل عليه ذلك.

وقد ينتهي غرور بعضهم إلى أنه يأخذ من مالهم الحرام، ويقول: هذا مال لا مالك له، وهو لمصالح المسلمين، وأنت إمام من أثمتهم، فيغتر بهذا التلبيس من جهة نظره إلى نفسه، وربما كان دجّالًا من الدجّالين من جهة قوله: هذا مال لا مالك له. وغاية الأمر وقوع الاختلاط في الأموال، وذلك لا يمنع كونها حراماً، وقد يكون عالماً بهذا أخذ منه المال.

وفرقة أخرى أحكموا العلم، وطهروا جوارحهم وزينوها بالطاعات، وتفقدوا قلوبهم بتصفيتها من الرياء والحسد والكبر ونحو ذلك، ولكن بقيت في زوايا القلب خفايا من مكائد الشيطان وخدع النفس لم يفطنوا لها وأهملوها، فترى أحدهم يُسْهِرُ ليله ويُنْصِب نهاره في جميع العلوم وترتيبها وتحسين ألفاظها، ويرى أن باعثه على ذلك الحرص على إظهار دين الله تعالى، وربما كان الباعث لذلك طلب الذكر وانتشار الصيت، ولعله لا يخلو في تصنيفه من الثناء على نفسه، إما صريحاً بالدعاوي الطويلة العريضة، وإما ضمناً بالطعن في غيره ليبين في طعنه في غيره أنه أفضل من ذلك الغير، وأعظم منه علماً. فهذا وأمثاله من خفايا العيوب التي لا يفطن لها إلا الأكياس الأقوياء، ولا مطمع فيه لأمثالنا من الضعفاء، إلا أن الدرجات أن يعرف الإنسان عيوب نفسه، ويحرص على صلاحها.

ومن سرته حسنته وساءته سيئته، فهو مرجو أمره بخلاف من يزكي نفسه ويظن أنه من خيار الخلق. فهذا غرور الذين حصلوا العلوم المهمة، فكيف بالذين قنعوا من العلوم بما لا يهمهم وتركوا المهم.

فمنهم من اقتصر على علم الفتاوى في الحكومات والخصومات، وتفاصيل المعاملات الدنيوية الجارية بين الخلق لصلاح المعايش، وربما ضيعوا الأعمال الظاهرة وارتكبوا بعض المعاصي من الغيبة والنظر إلى ما لا يحل، والمشي إلى ما لا يجوز، ولم

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم (٦٢/١) وصححه ووافقه الذهبي وابن المبارك في الزهد (٥٨٤).

يحرسوا قلوبهم عن الكبر والحسد والرياء وجميع المهلكات، فهؤلاء مغرورون من وجهين: أحدهما من حيث العمل والآخر من حيث العلم.

ومثالهم مثال المريض إذا تعلم نسخة الدراء واشتغل بتكراره وتعليمه، لا بل مثلهم مثل من به علة البرسام وهو مشرف على الهلاك، فاشتغل بتعلم دواء الاستحاضة، وجعل يكرر ذلك، وذلك غاية الغرور.

وسبب غروره ما سمع في النقل من تعظيم الفقه، ولم يدر أن الفقه هو الفقه عن الله تعالى، ومعرفة صفاته المخوفة والمرجوة، ليستشعر القلب الخوف ويلازم التقوى.

وقد قال الله تعالى: ﴿ فَلُوَّلَانَفَرَمِنَ كُلِّ فِرْقَةِ مِنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَــنَفَقَّهُواْ فِي ٱلدِّينِ ﴾ (١) الآية. والذي يحصل به الإنذار غير هذا العلم، فإن مقصود هذا العلم حفظ الأموال بشروط المعاملات، وحفظ الأبدان بالأموال، ودفع القتل والجراحات.

والمال في طريق الله تعالى آلة، والبدن مركب.

وإنما العلم المهم معرفة سلوك الطريق، وقطع عقبات القلب التي هي من الصفات المذمومة، فهي الحجاب بين العبد وبين الله تعالى.

ومثال من اقتصر على ذلك، كمثل من اقتصر في سلوك طريق الحج على علم حرز الراوية والخف، ولا شك أنه لا بد من ذلك، ولكن ليس من الحج في شيء.

ومن هؤلاء من اقتصر على علم الخلاف، ولا يهمه إلا طريق المجادلة، والإلزام، والإفحام، ودفع الحق لأجل الغلبة، فهو أسوأ حالاً ممن ذكر قبلهم، وجميع دقائق الجدل في الفقة بدعة لم يعرفها السلف.

وأما أدلة الأحكام، فيشتمل عليها علم المذهب، وهي كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم.

وأما حيل الجدل من الكسر، والقلب، وفساد الوضع والتركيب، والتعدية، فإنما أبدعت لإظهار الغلبة والإفحام.

وفرقة أخرى اشتغلوا بعلم الكلام والمجادلة في الأهواء، والرد على المخالفين.

ثم هؤلاء طائفتان: ضالة، ومحقة، فالضالة التي تدعو إلى غير السنة، والمحقة التي تدعو إلى السنة، والغرور شامل لجميعهم.

<sup>(</sup>١) التوبة، الآية: ١٢٢.

أما الضالة، فاغترارها ظاهر، وأما المحقة فاغترارها من حيث أنها ظنت أن الجدال أهم الأمور، وأفضل القربات في دين الله تعالى، وزعمت أنه لا يتم لأحد دينه مالم يبحث، وأن من صدق الله ورسوله من غير تحرير دليل، فليس بكامل الإيمان، فلهذا الظن الفاسد قطعوا أعمارهم في تعلم الجدل والبحث عن المقالات، وعميت بصائرهم، فلم يلتفتوا إلى القرن الأول، وأن النبي على شهد لهم بأنهم خير الخلق(١)، وأنهم قد أدركوا كثيراً من البدع والهوى، فلم يجعلوا أعمارهم ودينهم عرضاً للخصومات والمجادلات، ولم يشتغلوا بذلك عن تفقد قلوبهم وجوارحهم، بل لم يتكلموا فيه إلا لضرورة رد الضلال، فإن رأوه مصراً على بدعته هجروه من غير مماراة ولا جدل.

وقد روي في الحديث: ﴿ مَا ضُلَّ قُومَ قَطُّ بِعِدْ هُدَى إِلاَّ أُوتُوا الْجِدْلِ ﴾ (٧).

وفرقة أخرى اشتغلوا بالوعظ، وأعلاهم رتبة من يتكلم في أخلاق النفس وصفات القلب، من الخوف والرجاء والصبر والشكر والتوكل والزهد واليقين والإخلاص، وهم يظنون أنهم إذا تكلموا بهذه الصفات وهم منفكون عنها أنهم من أهلها، فهؤلاء يدعون إلى الله وهم هاربون منه، فهم أعظم الناس غرة.

ومن هؤلاء من يعدل عن المنهاج الواجب في الوعظ إلى الشطح وتلفيق كلام خارج عن قانون الشرع والعقل طلباً للإغراب.

ومنهم من يستشهد بأشعار الوصال والفراق، وغرضهم أن يكثر الصياح في مجالسهم والتواجد، ولو على أغراض فاسدة، فهؤلاء شياطين الأنس.

ومنهم فرقة استغرقوا أوقاتهم في سماع الحديث، وجمع رواياته، وأسانيده الغريبة والعالية، فهم أحدهم أن يدور البلاد، ويرى الشيوخ ليقول: أنا أروي عن فلان، ولقيت فلاناً، ولى من الإسناد ما ليس لغيري.

ومنهم فرقة اشتغلوا بعلم النحو واللغة والشعر، وزعموا أنهم علماء الأمة، وأذهبوا أعمارهم في دقائق النحو واللغة، ولو عقلوا لعلموا أن مضيّع عمره في معرفة لغة العرب كالمضيّع عمره في معرفة لغة الترك، وإنما فارقتها لغة العرب لأجل ورود الشريعة بها، فيكفى من اللغة علم الغريبين: غريب القرآن، والحديث، ومن النحو ما يقوّم به اللسان.

 <sup>(</sup>۱) فقال ﷺ: «خير القرون قرني ثم الـذين يلونهم...». الحديث رواه البخاري (٢٦١٥) ومسلم
 (٢٥٣٥) وأبو داود (٤٦٥٧) والترمذي (٢٣٢١) والنسائي (١٧/٧ ـ ١٨).

<sup>(</sup>۲) رواه الترمذي (۳۲۵۰) وابن ماجه (٤٨) وأحمد (۲۵۲/٥ و ۲۵۲) وقال الترمذي حسن صحيح.

فأما التعمق إلى درجات لا تتناهى، فذلك يشغل عما هو أجود منه وألزم.

ومثال التعمق في ذلك، مثال من ضيّع عمره في تصحيح مخارج الحروف في القرآن، مقتصراً على ذلك، وذلك غرور، لأن المقصود من الحروف المعاني، وإنما الحروف ظروف وأدوات، ومن احتاج إلى شرب السكنجبين لإزالة الصفراء، فضيع عمره في تحسين القدح الذي يشرب فيه، فهو مغرور، والسعيد من أخذ من كل شيء من هذا حاجته المهمة لا غير، وتجاوز إلى العمل، واجتهد فيه وفي تصفيته من الشوائب، فهذا هو المقصود.

وفرقة أخرى عظم غرورهم، فوضعوا الحيل في دفع الحقوق، وظنوا أن ذلك ينفعهم، بل ذلك غرور، فإن الإنسان إذا ألجأ زوجته إلى أن تبرئه من حقها لم يبرأ فيما بينه وبين الله تعالى.

وكذلك هبة الرجل مال الزكاة في آخر الحول لزوجته، واتهابه مالها حيلة لاسقاط الزكاة، ونحو ذلك من أنواع الحيل.

الصنف الثاني: أرباب التعبد والعمل، وهم فرق:

فرقة أهملوا الفرائض واشتغلوا بالنوافل والفضائل، وربما تعمقوا في استعمال الماء حتى خرجوا إلى الوسوسة في الوضوء، فترى أحدهم لا يرضى بالماء المحكوم له بالطهارة شرعاً، بل يقدر له الاحتمالات البعيدة في التنجيس، ولا يقدر ذلك في مطعمه، فلو انقلب هذا الاحتياط من الماء إلى المطعم، لكان أشبه بسير السلف، فإن عمر رضي الله عنه توضأ من جرة نصرانية مع ظهور احتمال النجاسة، وكان مع هذا يدع أنواعاً من الحلال خوفاً من الوقوع في الحرام.

وقد صح أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم توضأ من مزادة مشركة(١).

ثم منهم من يخرج إلى الإسراف في الماء، ويطول به الأمر حتى تضيع الصلاة ويخرج وقتها.

ومنهم من غلبت عليه الوسوسة في تكبيرة الإحرام في الصلاة، حتى ربما فاتته ركعة مع الإمام.

 <sup>(</sup>١) ذكره الشوكاني في نيل الأوطار (١/ ٧٠) ومر عليه فلم يخرجه ولم يتكلم عليه من حيث ثبوته ووروده بشيء.

ومنهم من يتوسوس في إخراج حروف الفاتحة وسائر الأذكار من مخارجها، فلا يزال يحتاط في التشديدات والفرق بين الضاد والظاء وفوق الحاجة، ونحو ذلك، بحيث يهتم بذلك حتى لا يتفكر فيما سواه، ويذهل عن معنى القرآن والاتعاظ به، وهذا من أقبح أنواع الغرور، فإن الخلق لم يتكلفوا من تحقيق مخارج الحروف في تلاوة القرآن إلا ما جرت به الكلام.

ومثال هؤلاء، مثال من حمل رسالة إلى سلطان، فأخذ يؤدي الرسالة بالتأنق في مخارج الحروف وتكراره، وهو غافل عن مقصود الرسالة ومراجعة حرمة المجلس، فما أحراه بالطرد والتأديب.

وفرقة أخرى اغتروا بقراء القرآن، فهم يهذُّونه هذَّاً، وربما ختموا في اليوم مرتين، فلسان أحدهم يجري به وقلبه يتردد في أودية الأماني، ولا يتفكر في معاني القرآن، ولا يتعظ بمواعظه، ولا يقف عند أوامره ونواهيه، فهذا مغرور يظن أن المقصود من القرآن التلاوة فقط.

ومثال هذا، مثال عبد كتب إليه مولاه كتاباً يأمره فيه وينهاه، فلم يصرف عنايته إلى فهمه والعمل به، بل اقتصر على حفظه وتكراره، ظاناً أن ذلك هو المراد منه، مع مخالفته أمر مولاه ونهيه.

ومنهم من يلتذ بصوته بالقرآن، معرضاً عن معانيه فينبغي أن يتفقد قلبه فيعرف هل التذاذه بالنظم، أو بالصوت، أو بالمعاني.

وفرقة أخرى اغتروا بـالصوم وأكثـروا منه، وهم لا يحفـظون ألسنتهم عن الغيبـة والفضول، ولا بطونهم من الحرام عند الإفطار، ولا خواطرهم عن الرياء.

ومنهم من اغتر بالحج، فيخرج إليه من غير خروج عن المظالم، وقضاء الديون، واسترضاء الوالدين، وطلب الزاد الحلال، وقد يفعلون ذلك بعد سقوط فرض الحج ويضيعون في الطريق العبادة والفرائض، ويعجزون عن طهارة الثوب والبدن، ولا يحترزون من الرفث والخصام، وهم مع ذلك يظنون أنهم على خير وهم مغرورون.

وفرقة أخرى أخذوا في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ونسوا أنفسهم.

ومنهم من يؤم في مسجد، ولو تقدم عليه أورع منه وأعلم، ثقل عليه.

ومنهم من يؤذن ويظن أن ذلك لله، ولو أذن غيره في غيبته، اشتد عليه ذلك وقال: قد زاحمني في مرتبتي. ومنهم من يجاور بمكة أو بالمدينة وقلبه متعلق ببلاده، وقول الناس: فلان مجاور بمكة أو المدينة، ثم إنه يجاور ويطمع في أوساخ الناس، وقد يجمع ذلك ويشح به ويجتمع له جملة من المهلكات. وما من عمل إلا وفيه آفات، فمن لم يعرفها وقع فيها، ومن أراد أن يعرفها، فلينظر في كتابنا هذا، فينظر في آفات الرياء الحاصل في العبادات من الصوم والصلاة وفي جميع القربات في الأبواب المرتبة في هذا الكتاب، وإنما الغرض الان الإشارة إلى مجامع ما سبق.

وفرقة أخرى زهدت في المال، وقنعت بالدون من اللباس والسطعام، وقنعت من المسكن بالمساجد، فظنت أنها أدركت رتبة الزهاد، وهم مع هذا شديدو الرغبة في الرياسة والجاه، فقد تركوا أهون الأمرين وباؤوا بأعظم المهلكين.

وفرقة أخرى حرصت على النوافل، ولم تعتن بالفرائض، فترى أحدهم يفرح بصلاة الضحى وصلاة الليل، ولا يجد للفريضة لذة، ولا يحرص على المبادرة إليها في أول الوقت، وينسى قوله على فيما يرويه عن ربه عزَّ وجلَّ: « ما تقرب المتقرَّبون إليَّ بمثل أداء ما افترضت عليهم ه(۱).

الصنف الثالث: المتصوفة:

والمغرورون منهم فرق.

فرقة منهم اغتروا بالزي والنطق والهيئة، فتشبهوا بالصادقين من الصوفية بالظاهر، ولم يتعبوا أنفسهم في المجاهدة والرياضة، ثم هم يتكالبون على الحرام والشبهات وأموال السلاطين ويمزق بعضهم أعراض بعض إذا اختلفوا في غرض، وهؤلاء غرورهم ظاهر.

ومثالهم مثال عجوز سمعت أن الشجعان والأبطال من المقاتلين تثبت أسماؤهم في الديوان، ويقطع كل واحد منهم قطراً من أقطار البلاد، فاشتاقت نفسها إلى ذلك، فلبست درعاً ووضعت على رأسها مغفراً، وتعلمت من رَجَزِ الأبطال أبياتاً، وتعلمت زيهم وجميع شمائلهم، ثم توجهت إلى العسكر، فكتب اسمها في ديوان الشجعان، فلما حضرت في ديوان العرض، أمرت بتجريد المغفر والدرع لينظر ما تحته وتمتحن بالمبارزة، فلما جردت إذا هي عجوز ضعيفة زمنة، فقيل لها: جثت تستهزئين بالملك وأهل حضرته، خذوها والقوها بين أيدى الفيل، فالقيت إليه.

فهكذا يكون حال المدعين التصوف في القيامة إذا كشف عنهم الغطاء، وعرضوا على

<sup>(</sup>١) رواه البخاري الحديث (٦١٣٧) في الرقائق باب التواضع.

الحاكم الأكبر الذي ينظر إلى القلب لا إلى المرقعات والزي.

وفرقة أخرى ادعت علم المعرفة، ومشاهدة الحق، ومجاوزة المقامات والأحوال، والوصول إلى القرب، ولا يعرفون من تلك الأمور إلى الأسماء، فترى أحدهم يرددها ويظن أن ذلك أعلى من علم الأولين والآخرين، فهو ينظر إلى الفقهاء والمحدثين وأصناف العلماء بعين الازدراء، فضلاً عن العوام، حتى إن بعض العامة يلازمهم الأبام الكثيرة، ويتلقف منهم تلك الكلمات المزيفة، ويرددها كأنه يتكلم عن الوحي، ويحتقر في ذلك جميع العلماء والعباد، ويقول: إنهم محجوبون عن الله، وإنه هو الواصل إلى الحق، وإنه من المقربين، وهو عند الله من الفجار المنافقين، وعند أرباب القلوب من الحمقى الجاهلين، لم يُحكِمُ علماً ولم يراقبُ قلباً سوى اتباع الهوى وحفظ الهذبان.

وفرقة منهم طووا بساط الشرع، ورفضوا الأحكام، وسووا بين الحـلال والحرام. وبعضهم يقول: إن الله مستغن عن عملي، فلمَ أتعب نفسي؟.

وبعضهم يقول: لا قدر للأعمال بالجوارح، وإنما النظر إلى القلوب، وقلوبنا والهة بحب الله تعالى، وواصلة إلى معرفته، وإنما نخوض في الدنيا بأبداننا، وقلوبنا عاكفة في الحضرة الربانية، فنحن مع الشهوات بالظواهر لا بالقلوب، ويزعمون أنهم قد ترقوا عن رتبة العوام، واستغنوا عن تهذيب النفس بالأعمال البدنية، وأن الشهوات لا تصدهم عن طريق الله تعالى لقوتهم فيها، ويرفعون أنفسهم عن درجة الأنبياء، لأن الأنبياء عليهم السلام كانوا يبكون على خطيئة واحدة سنين.

وأصناف غرور أهل الإباحة لا تحصى، وكل ذلك أغاليط ووساوس، خدعهم الشيطان بها، لاشتغالهم بالمجاهدة قبل إحكام العلم، من غير اقتداء بشيخ صاحب علم ودين صالح للاقتداء به.

ومنهم فرقة أخرى جاوزوا هذا الطريق، واشتغلوا بالمجاهدة، وابتدؤوا بسلوك الطريق وانفتح لهم باب المعرفة، فلما استنشقوا مبادىء ريح المعرفة، تعجبوا منها، وفرحوا بها واعجبهم غريبها، فتقيدت قلوبهم بالالتفات إليها والتفكر فيها، وكيفية انفتاح بابها عليهم وانسداده عن غيرهم، وكل ذلك غرور، لأن عجائب طريق الله سبحانه وتعالى ليس لها نهاية. ولو وقف مع كل أعجوبة وتقيد بها، قصرت خطاه وجره الوصل إلى القصد، وكان مثاله مثال من قصد ملكاً، فرأى على بابه روضة فيها أزهار لم يكن رأى مثلها، فوقف ينظر إليها حتى فاته الوقت الذي يمكن فيه لقاء الملك.

### الصنف الرابع: أرباب الأموال:

وهم فرق:

ففرقة منهم يحرصون على بناء المساجد والمدارس والرباطات والقناطر وما يظهر للناس ويكتبون أسماءهم عليها ليتخلد ذكرهم، ويبقى بعد الموت أثرهم، ولو كلف أحدهم أن ينفق ديناراً ولا يكتب اسمه في الموضع الذي أنفق عليه لشق عليه، ولولا أنه يريد وجه الناس لا وجه الله، لما شق عليه ذلك، فإن الله يطلع عليه، سواء كتب اسمه أو لم يكتبه.

وبعضهم يصرف المال في زخرفة المسجد، وتزيينه بالنقوش التي هي منهي عنها وشاغلة للمصلين، فإن المقصود من الصلاة الخشوع وحضور القلب، وذلك يفسد قلوب المصلين.

فأما إن كان المال الذي صرفه في ذلك حراماً، كان أشد في الغرور.

قال مالك بن دينار رحمه الله: أتى رجل مسجداً، فوقف على الباب وقال: مثلي لا يدخل بيت الله، فكتب في مكانه صديقاً.

فهكذا ينبغي أن تعظم المساجد، وهو أن يرى تلويث المسجد بدخوله فيه بنفسه جناية على المسجد، لا أن يرى تلويث المسجد بالحرام، أو بزخرف الدنيا منة على الله تعالى، فغرور هذا من حيث أنه يرى المنكر معروفاً.

وفرقة أخرى يحفظون الأموال ويمسكونها بخلًا، ثم يشتغلون بالعبادات البدنية التي لا تحتاج إلى نفقة المال، كالصيام والصلاة وختم القرآن، وهم مغرورون لأن البخل مهلك، وقد استولى على قلوبهم، فهم محتاجون إلى قمعه بإخراج المال، فقد اشتغلوا عنه بفضائل لا تجب عليهم.

ومثالهم مثال من دخلت في ثوبه حيّة، فاشتغل عنها بطبخ السكنجبين لتسكن بـه الصفراء.

ومنهم من لا تسمح نفسه إلا بأداء الزكاة فقط، فيخرج الرديء من المال، أو يعطي من الفقراء من يخدمه، ويتردد في حاجاته، أو من يحتاج إليه في المستقبل أو من له فيه غرض.

ومنهم من يسلم ذلك إلى بعض الأكابر ليفرقه، لينال بذلك عنده منزلة ويقوم بحوائجه وكل ذلك مفسد للنية وصاحبه مغرور، لأنه يطلب بعبادة الله تعالى عوضاً عن غيره.

وفرقة أخرى من أرباب الأموال وغيرهم، اغتروا بحضور مجالس الذكر، وظنوا أن

نفس الحضور يغنيهم عن العمل والاتعاظ، وليس كذلك، لأن مجلس الذكر إنما فضل لكونه مرغباً في الخير، وكل ما يراد لغيره إذا لم يوصل إلى ذلك الغير فلا وقع له، وربما سمع أحدهم التخويف، فلا يزيد على قوله: يا سلام سلم، أو أعوذ بالله، ويظن أنه قد أتى المقصود.

ومثال هذا كمثل مريض يحضر عند الأطباء فيسمع ما يجري، أو الجائع يحضر عند من يصف له الأطعمة اللذيذة، ثم ينصرف فلا يغني ذلك عنه. فكذلك سماع وصف الطاعات دون العمل بها، فكل وعظ لم يغير منك صفة تتغير بها أفعالك، فهو حجة عليك.

فإن قيل: فما ذكرته من مداخل الغرور أمر لا يكاد يخلص منه.

فالجواب: أن مدار أمر الآخرة على معنى واحد، وهو تقويم القلب، ولا يعجز عن ذلك إلا من لم تصدق نيته، فإن الإنسان لو اهتم بأمر الآخرة كما يهتم بأمر الدنيا لنالها. وقد فعل ذلك السلف الصالح ومن تبعهم بإحسان.

ويستعان على التخلص من الغرور بثلاثة أشياء.

العقل: وهو النور الأصلي الذي يدرك به الإنسان حقائق الأشياء.

والمعرفة: التي يعرف بها الإنسان نفسه وربه ودنياه وآخرته.

وفي كتاب المحبة، وشرح عجائب القلب، والتفكر، وكتاب الشكـر إشارات إلى وصف النفس، ووصف جلال الله سبحانه.

ويستعين على معرفة الدنيا والآخرة بما ذكر في كتاب وذم الدنيا، وكتاب وذكر الموت، فإذا حصلت هذه المعارف، ثار من القلب بمعرفة الله تعالى حب الله، وبمعرفة الأخرة حب شدة الرغبة فيها، وبمعرفة الدنيا شدة الرغبة عنها، فيصير أهم أموره إليه ما يوصله إلى الله تعالى، وينفعه في الآخرة، وإذا غلبت هذه الإرادة على قلب، صحت نيته في الأمور كلها، واندفع عنه كل غرور.

فإذا غلب حب الله تعالى على قلبه لمعرفته به وبنفسه، واحتاج إلى الأمر الثالث وهو العلم، ونعني به العلم بكيفية سلوك الطريق إلى الله تعالى وآفاتها، والعلم بما يقربه منه ويهديه، وجميع ذلك في كتابنا هذا.

فيعرف من ربع العبادات والعادات ما هو محتاج إليه، وما هو مستغنٍ عنه، ويتأدب بأدب الشرع. ويعرف من ربع المهلكات جميع العقبات المانعة من طريق الله تعالى، وهي الصفات المذمومة في الخلق.

ويعرف من ربع المنجيات الصفات المحمودة التي لا بد أن توضع خلفاً من المذمومة بعد محوها، فإذا أحاط بجميع ذلك، أمكنه الحذر من الأنواع التي أشرنا إليها من الغرور والله أعلم.

وإذا فعل جميع ذلك ينبغي أن يكون خائفاً أن يخدعه الشيطان، ويدعوه إلى الرياسة ويخاف عليه أيضاً من الأمن من مكر الله تعالى .

ولذلك قيل: والمخلصون على خطر عظيم.

وقال الإمام أحمد رحمه الله للشيطان حين قال له عند الموت: فُتُني. فقال: لا بعد، فلا ينبغي أن يفارق الخوف قلوب الأولياء أبداً. نسأل الله تعالى السلامة من الغرور، وحسن الخاتمة، إنه قريب مجيب. آخر الغرور.

وبه تمُّ ربع المهلكات، ونشرع الآن في ربع المنجيات.

. . .

# الربع الرابع ربع المنجيات كتاب التوبة وذكر شروطها وأركانها وما يتعلق بذلك

اعلم أن الذنوب حجاب عن المحبوب، والإنصراف عما يبعد عن المحبوب واجب.

وإنما يتم ذلك بالعلم والندم والعزم، فإنه متى لم يعلم أن الذنوب أسباب البعد عن المحبوب، لم يندم على الذنوب، ولم يتوجع بسبب سلوكه طريق البعد، وإذا لم يتوجع لم يرجع.

وقد أمر الله تعالى بالنوبه فقال: ﴿ وَتُوبُواْ إِلَى اللّهِ جَمِيعًا أَيُّهَ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ وَقُوبُواْ إِلَى اللّهِ جَمِيعًا أَيُّهَ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ وَقُلْحُونَ ﴾ (١) ، وقال سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ ،َامَنُواْ تُوبُواْ إِلَى اللّهِ قَوْبَةُ نَصُوعًا ﴾ (١) الآية . وقال: ﴿ إِنَّ اللّهَ يُحِيبُ التّقَوْبِينَ وَيُحِبُ الْمُتَطَهّرِينَ ﴾ (١) .

وقال النبي ﷺ: «يا أيها الناس توبوا إلى ربكم، فإني أتوب إلى الله في اليوم ماثة مرة»(٤).

وفي «الصحيحين» (٥) من حديث ابن مسعود رضي الله عنه، أن رسول الله على قال: «لله أشد فرحاً بتوبة عبده المؤمن من رجل في أرض ذوّية (٢٠). مهلكة، معه راحلته، عليها طعامه وشرابه، فنام فاستيقظ وقد ذهبت، فطلبها حتى أدركه العطش، ثم قال: أرجع إلى

<sup>(</sup>١) النور، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٢) التحريم، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٣) البقرة، الآية: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٢٧٠٢) واحمد (٢٠٠٤) وابن حبان (٩٢٩) والنسائي في «عمل اليوم والليلة» (٤٣٤ ـ ٤٣٤).

<sup>(</sup>٥) رواه البخساري (٥٩٤٩ ـ ٥٩٥٠) ومسلم (٢٧٤٤) ورواه الترمسذي (٢٤٩٩ و ٢٥٠٠). وأحمد (٢٨٣/١).

<sup>(</sup>٦) الدوية: الفلاة المستوية الواسعة البعيدة الأطراف.

مكاني الذي كنت فيه، فأنام حتى أموت، فوضع رأسه على ساعده ليموت، فاستيقظ وعنده راحلته، عليها زاده وطعامه وشرابه، فالله أشد فرحاً بتوبة العبد المؤمن من هذا براحلته.

والأحاديث في هذا كثيرة، والإجماع منعقد على وجوب التوبة، لأن الذنوب مهلكات مبعدات عن الله تعالى، فيجب الهرب منها على الفور.

والتوبة واجبة على الدوام، فإن الإنسان لا يخلو عن معصية، ولو خلا عن معصية بالجوارح لم يخل عن الهم بالذنب بقلبه، وإن خلا عن ذلك، لم يخل عن وسواس الشيطان بإيراد الخواطر المتفرقة المذهلة عن ذكر الله تعالى، ولو خلا عنه لم يخل عن غفلة وقصور في العلم بالله تعالى وصفاته وأفعاله، وكل ذلك نقص، ولا يسلم أحد من هذا النقص، وإنما الخلق يتفاوتون في المقادير، وأما أصل ذلك، فلا بد منه.

ولهذا قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم: « إنه ليغان على قلبي، فاستغفر الله في اليوم والليلة سبعين مرة »(١). ولذلك أكرمه الله تعالى بقوله: ﴿ لِيَغْفِرَلَكَ اللّهُ مَاتَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَاتَأَخَرَ ﴾(٢) فأما غيره فكيف يكون حاله ومتى اجتمعت شروط التوبة كانت صحيحة مقبولة، قال الله تعالى: ﴿ وَهُوَالّذِي يَقْبَلُ اللّوَبَةَ عَنْ عِبَادِهِ ﴾(٣).

وفي الحديث أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال: « إن الله يقبل توبة العبد مالم يغرغر »(٤). والأحاديث في ذلك كثيرة.

# فصـــل في بيان أقسام الذنوب

اعلم أن للإنسان أخلاقاً وأوصافاً كثيرة، لكن تنحصر مشارات الذنوب في أربع صفات:

أحدها: صفات ربوبية، ومنها يحدث الكبر والفخر، وحب المدح والثناء، والعز وطلب الاستعلاء، ونحو ذلك، وهذه ذنوب مهلكات، وبعض الناس يغفل عنها، فلا يعدها ذنوباً.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٧٠٢) وأحمد (٢١١/٤ ـ ٢٦٠) وأبو داود (١٤٦٣) وبلفظ مائة مرة، .

<sup>(</sup>٢) الفتح، الآية: ٢.(٣) الشورى، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي (٣٥٣١) وأحمد (١٣٢/٢). والحاكم (٢٥٧/٤) وأبو نعيم في والحلية، (١٩/٥) وابن ماجه (٢٥٣٦) وحسنه الترمذي وصححه الحاكم وابن حبان (٢٤٤٩).

الثانية: صفات شيطانية، ومنها يتشعب الحسد، والبغي والحيل، والخداع والمكر، والغش والنفاق والأمر بالفساد ونحو ذلك.

الثالثة: الصفات البهيمية، ومنها يتشعب الشر والحرص على قضاء شهبوة البطن والفرج، فيتشعب من ذلك الزنى واللواطة والسرقة، وأخذ الحطام لأجل الشهوات.

الرابعة: الصفات السبعية، ومنها يتشعب الغضب والحقد، والتهجم على النباس بالقتل والضرب، وأخذ الأموال، وهذه الصفات لها تدرج في الفطرة.

فالصفة البهيمية هي التي تغلب أولاً، ثم تتلوها الصفة السبعية ثانياً، فإذا اجتمعت هاتان، استعملتا العقل في الصفات الشيطانية، من المكر والخداع والحيل، ثم تغلب الصفات الربوبية.

فهذه أمهات الذنوب ومنابعها، ثم تتفجر الذنوب من هذه المنابع إلى الجوارح، فبعضها في القلب، كالكفر، والبدعة، والنفاق، وإضمار السوء، وبعضها في العين، وبعضها في البطن والفرج، وبعضها في اليدين والرجلين، وبعضها على جميع البدن، ولا حاجة إلى تفاصيل ذلك، فإنه واضح. ثم الذنوب تنقسم إلى ما يتعلق بحقوق الأدميين، وإلى ما بين العبد وبين ربه.

فما يتعلق بحقوق العباد، فالأمر فيه أغلظ، والذي بين العبد وبين ربه، فالعفو فيه أرجى وأقرب، إلا أن يكون شركاً والعياذ بالله، فذلك الذي لا يغفر.

وقد روي عن عائشة رضى الله عنها قالت: قال رسول الله ﷺ:

« الدواوين عند الله عز وجل ثلاثة: ديوان لا يعبأ الله يه، وديوان لا يترك الله منه شيئًا. وديوان لا يغفره الله ».

فأما الديوان الذي لا يغفره الله تعالى، فالشرك. قال الله تعالى: ﴿ إِنَّامُ مَن يُشْرِكَ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَدَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ ﴾ (١٠).

وأما الديوان الذي لا يعبأ به شيئاً، فظلم العبد نفسه فيما بينه وبين الله عز وجل، يغفر ذلك، ويتجاوز إن شاء.

وأما الديوان الذي لا يترك منه شيشاً، فظلم العباد بعضهم بعضاً، فبالقصاص لا محالة «٢٠).

<sup>(</sup>١) المائدة، الآية: ٧٧.

 <sup>(</sup>۲) رواه أحمد (۲٤٠/٦). قال الهيثمي في «مجمع الزوائد» رواه أحمد وفيه صدقة بن موسى وقد ضعفه =

### قسمة أخرى

اعلم أن الذنوب تنقسم إلى صغائر وكبائر، وقد كثر الاختلاف فيها، واختلفت الأحاديث في عدد الكبائر.

والأحاديث الصحاح في ذكرها خمسة:

الأول: حديث أبي هريرة رضي الله عنه، أن النبي على قال: « اجتنبوا السبع الموبقات. قال: « اجتنبوا السبع الموبقات. قالوا: يا رسول الله: وما هن؟ قال: الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرَّم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتولي يوم الزحف، وقذف المحصنات المؤمنات الغافلات » (١).

الثاني: حديث ابن مسعود رضي الله عنه، أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم، سئل أي الذنب أكبر؟ قال: أن تقتل ولدك على الذنب أكبر؟ قال: أن تقتل ولدك خشية أن يطعم معك، قال: ثم أي؟ قال: أن تزاني حليلة جارك (٢).

الثالث: حديث عبد الله بن عمرو، أن النبي ﷺ قال: « الكبائر: الإشراك بالله، وعقوق الوالدين (٣٠٠).

الرابع: «ألا أنبئكم بأكبر الكبائر: قول الزور ـ أو قال ـ شهادة الزور »(٤).

الخامس: حديث أبي بكرة أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم ذكرت عنده الكبائر قال: «الإشراك بالله، وعقوق الوالدين، وكان متكثاً فجلس، فقال: ألا وقول الـزور، وشهادة الزور» فما زال يكررها حتى قلنا: ليته سكت<sup>(ه)</sup>.

وقد اختلف العلماء فيها على أقوال كثيرة، والأحاديث في الكبائر لا تدل على حصرها

الجمهور وبقية رجاله ثقات. وقال الحافظ العراقي (١٧/٤) وفيه صدقة بن موسى ضعفه ابن معين وغيره.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۲۱۵ و ۵۶۳۱) ومسلم (۸۹) وأبو داود (۲۸۷۶) والنسائي (۲۵۷/٦).

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۰۷). ومسلم (۸۱) والترمذي (۳۱۸۱) والنسائي (۸۹/۷-۹۰) وأبو داود
 (۲۳۱۰).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٦٢٩٨) والترمذي (٣٠ ٢٤) والنسائي (٧/ ٨٩).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٢٥١٠ و٢٣٢٥) ومسلم (٨٨) والترمذي (١٢٠٧) والنسائي (٨٨/٧ و٨٩).

<sup>(</sup>۵) رواه البخاري (۲۵۱۱) و (۲۳۱) ومسلم (۸۷) والترمذي (۲۳۰۲).

فيها، ولعل الشارع قصد الإبهام ليكون الناس على وجل من الـذنوب، لكن يعـرف من الأحاديث أجناس الكبائر، ويعرف أيضاً أكبر الكبائر.

فأما أصغر الصغائر، فلا سبيل إلى معرفته، وقد تكلم العلماء في عدد الكبائر، فروي عن ابن مسعود رضي الله عنه أنه قال: هي أربع.

وروي عن ابن عمر أنه قال: هي سبع.

وكان ابن عباس إذا بلغه قول ابن عمر: إنها سبع، قال: هي إلى سبعين أقرب منها إلى سبع.

وقال أبو صالح عن ابن عباس: هي ما أوجب الحد في الدنيا.

وعن ابن مسعود أن الكبائر من فاتحة النساء إلى قوله: ﴿ إِن تَجْتَـٰنِبُواْ كَبَآيِرَ مَا نُنْهَوْنَ عَنْـُهُ ﴾ (١).

وقال سعيد بن جبير وغيره: هي كل ذنب أوعد الله عليه النار.

وقال أبو طالب المكي: الكبائر سبع عشرة جمعتها من جملة الأخبار. أربعة في القلب: الشرك، والإصرار على المعصية، والقنوط من رحمة الله، والأمن من مكر الله تعالى.

وأربعة في اللسان: شهادة الزور، وقذف المحصنات، واليمين الغموس، والسحر. وثلاثة في البطن: شرب الخمر، وأكل مال اليتيم ظلماً، وأكل الربا.

واثنتان في الفرج: الزنا واللواطة.

واثنتان في اليدين: القتل، والسرقة.

وواحدة في الرجلين: الفرار من الزحف.

وواحدة في جميع البدن، وهي عقوق الوالدين.

وهذا يمكن أن يزاد عليه، وينقص منه، فإن ضرب اليتيم وتعذيبه أكبر من أكل ماله، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) النساء، الآية: ٣١.

## فصـــل في كيفية توزع الدرجات في الآخرة على الحسنات والسيئات في الدنيا

اعلم أن الناس يتفاوتون في الآخرة، كما يتفاوتون في الدنيا، وينقسمون إلى أربعة أقسام: هالكين، ومعذبين، وناجين، وفائزين.

ومثال ذلك أن يستمولي ملك من الملوك على إقليم، فيقتل بعض أهله، ويعـذب بعضهم ولا يقتلهم، ويخلي بعضهم، فهم الناجون، ويخلع على بعضهم وهم الفائزون.

وإذا كان الملك عادلاً، فلا يقسمهم كذلك إلا باستحقاق، ولا يقتل إلا جاحداً لاستحقاق الملك، معانداً له في أصل الولاية، ولا يعذب إلا من قصّر في خدمته مع الاعتراف له بالملك، ولا يخلي إلا معترفاً له بالملك، ولم يقصر، ولا يخلع إلا على من أبلى عمره في الخدمة والنصرة، وكل واحد من هذه الأقسام يتفاوتون في النعيم والتعذيب على حسب أحوالهم، ويشهد لذلك ما ورد في الحديث أن من الناس من يمر على الصراط كالبرق الخاطف(۱)، ومنهم من يبقى في النار سبعة آلاف سنة(۱)، وبين اللحظة وسبعة آلاف سنة تفاوت كثير.

وأما اختلاف العذاب بالشدة، فلا نهاية لأعلاه، وأدناه التعذيب بالمناقشة في الحساب، كما أن الملك قد يعذب بعض المقصرين في الأعمال بالمناقشة في الحساب، ثم يعفو، وقد يضرب بالسياط أو يعذب بغيرها من أنواع العذاب.

وتفاوت منازل أهل السعادة على نحو ذلك في النعيم، فهذه الأمور الكلية معلومة بالنقل ونور المعرفة.

فأما من جهة التفصيل، فنقول: كل من أحكم أصل الإيمان، واجتنب جميع الكبائر، وأحسن جميع الفرائض، ولم يكن منه إلا صغائر متفرقة لا يصر عليها، فيشبه أن يعفى عنه، فقد نص القرآن على أن اجتناب الكبائر مكفر للصغائر.

وهذا إما أن يلتحق بالمقربين، أو بأصحاب اليمين، وذلك بحسب إيمانه ويقينه، فإن قل أو ضعف، دنت منزلته، وإن كثر وقوي، علت منزلته.

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم (٤/٥٨٦) وقال علتي شرط مسلم.

 <sup>(</sup>٢) قال الحافظ العراقي في تخريج الإحياء (٤/٤) أخرجه الحكيم الترمذي في نوادر الأصول من حديث أبي هريرة بسند ضعيف.

ثم إن المقربين يتفاوتون بحسب تفاوت معرفتهم بالله تعالى، ودرجات العارفين في المعرفة لا تنحصر، لأن بحر المعرفة لا ساحل له، وإنما يغوص فيه الغواصون بقدر قواهم، فأعلى درجات أصحاب اليمين، أدنى درجات المقربين، هذا حال من اجتنب الكبائر وأدى الفرائض.

فأما من ارتكب كبيرة، أو أهمل أركان الإسلام، فإنه إن تاب توبة نصوحاً قبل قرب الأجل، التحق بمن لم يرتكب، لأن التائب من الذنب كمن لا ذنب له، والثوب المغسول كالذي لم يتسخ أصلًا.

فأما إن مات قبل التوبة، فأمره خطر، إذ ربما يكون موته على الإصرار سبباً لتزلزل إيمانه، فيختم له بسوء الخاتمة، لا سيما إذا كان إيمانه تقليداً، فإنه قابل للانحلال بأدنى شك وخيال، والعارف الموقن أبعد من أن يخاف عليه سوء الخاتمة. ثم إن عذاب الميت عن غير توبة يكون بحسب قبح الكبائر ومدة الإصرار. ثم ينزل البله المقلدون الجنة، وينزل العارفون المستبصرون أعلى عليين، وما ذكرناه من مراتب العباد في المعاد حكم ظاهر الأسباب، يضاهي حكم الطبيب على مريض بأنه يموت لا محالة، ولا يقبل إصلاح العلاج، وعلى مريض آخر بأن عارضه خفيف، وعلاجه هين، فإن ذلك ظن يصيب غالبا، وقد تثوب إلى الهلاك نفسه من حيث لا يشعر الطبيب، وقد يساق إلى ذي العارض الخفيف أجله من حيث لا يطلع عليه، وذلك لأسرار الله تعالى الخفية، وفي أرواح الأحياء غموض والهلاك في الأخرة لهما أسباب خفية ليس في قوة البشر الوقوف على كنهها، وكذلك يجوز العفو والهلاك في الأخرة لهما أسباب خفية ليس في قوة البشر الاطلاع عليها، وكذلك يجوز العفو عن العاصي وإن كثرت سيئاته، والغضب على المطبع وإن كثرت طاعاته الظاهرة، فإن الاعتماد على التقوى، والتقوى في القلب، وأحوال القلب قد تخفى على صاحبه، فكيف على غيره؟!.

وأما الناجون، ونعني بالنجاة السلامة فقط دون السعادة والفوز، وهم قوم لم يخدموا فيخلم المجلوب وأما الناجون، وأولاد الكفار، فيخلع عليهم، ولم يقصروا فيعذبوا، ويشبه أن يكون هذا حال المجانين، وأولاد الكفار، والذين لم تبلغهم الدعوة، فلم يكن لهم معرفة، ولا جحود، ولا طاعة، ولا معصية، ويصلح أن يكونوا على الأعراف.

وأما الفائزون، فهم العارفون، وهم المقربون والسابقون، وهؤلاء الذين لا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرَّة أعين، وليس حرصهم على الجنة، بل على لقاء الله سبحانه وتعالى والنظر إليه.

ومثالهم مثال المحب، فإنه في تلك الحال غافل عن نفسه، لا يحس بما يصيبه في

بدنه، ولا همَّ له سوى محبوبه، فهؤلاء الواصلون إلى قرَّة أعين، لا تخطر على قلب بشر، فهذا القدر كاف في بيان توزع الدرجات على الحسنات.

# فصــل في بيان ما تعظم به الصغائر من الذنوب

اعلم أن الصغيرة تكبر بأسباب: منها الإصرار والمواظبة.

وفي الحديث من رواية ابن عباس رضي الله عنه، عن النبي ﷺ أنه قال: « لا صغيرة مع إصرار ولا كبيرة مع الاستغفار ه\\\).

واعلم أن العفو عن كبيرة قد انقضت ولم يتبعها مثلها، أرجى من العفو عن صغيرة يواظب عليها العبد.

ومثال ذلك قطرات من الماء تقع على حجر متواليات، فإنها تؤثر فيه، ولو جمعت تلك القطرات في مرة وصبت عليه لم تؤثر، ولهذا قال عليه السلام: « أحب العمل إلى الله أدومه وإن قل ه(٢).

ومن الأسباب التي تعظم بها الصغائر أن يستصغر الذنب، فإن الذنب كلما استعظمه العبد، صغر عند الله تعالى، وكلما استصغره العبد، كبر عند الله تعالى، فإن استعظامه يصدر عن نفور القلب منه وكراهيته له.

قال ابن مسعود رضي الله عنه: إن المؤمن يرى ذنوبه كأنه في أصل جبل يخاف أن يقع عليه، وإن الفاجر يرى ذنوبه كذباب وقع على أنفه، فقال به هكذا. أخرجاه في «الصحيحين» (۳).

وإنما يعظم الذنب في قلب المؤمن لعلمه بجلال الله تعالى، فإذا نظر إلى عظمة من عصى، رأى الصغيرة كبيرة.

وفي البخاري من حديث أنس رضي الله عنه: إنكلم لتعملون أعمالاً هي أدق في أعينكم من الشعر إن كنا لنعدها على عهد رسول الله ﷺ من الموبقات (4).

 <sup>(</sup>١) رواه الديلمي في الفردوس (٧٩٤٤) والقضاعي في «مسند الشهاب» (٨٥٣١) وسنده ضعيف ففيه أبو
 شيبة الخراساني قال عنه الذهبي في «الميزان» (١٥٣٧/٤) أتى بخبر منكر وذكر هذا الحديث.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۵۸۱ ـ ٥٤٦٥) ومسلم (۷۸۷) وأحمد (۴/ ۲ ـ ۲۱).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٥٩٤٩) و (٥٩٥٠) ومسلم (٢٧٢٤) ورواه الترمذي (٢٤٩٩ و ٣٤٥٠٠).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٦١٢٧) وأحمد (١٥٧/٣).

وقال بلال بن سعد رضي الله عنه: لا تنظر إلى صغر الخطيئة، ولكن انظر إلى عظمة من عصيت.

ومن الأسباب أن يفرح بالصغيرة ويتمدح بها، كما يقول: أما رأيتني كيف مزَّقت عرض فلان، وذكرت مساويه حتى خجلته، أو يقول التاجر: أما رأيت كيف روجت عليه الزائف، وكيف خدعته وغبنته، فهذا وأمثاله تكبر به الصغائر.

ومنها أن يتهاون بستر الله تعالى وحلمه عنه وإمهاله إياه ولا يدري أن ذلك قد يكون مقتًا ليزداد بالإمهال إثماً.

ومنها أن يأتي بالذنب ثم يذكره بمحضر من غيره، وفي «الصحيحين» من حديث أبي هريرة رضي الله عنه، أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم قال: «كل أمتي معافى إلا المجاهرين وإن من المجاهرة أن يعمل الرجل العمل بالليل، ثم يصبح وقد ستره الله عليه، فيقول: يا فلان: عملت البارحة كذا وكذا، وقد بات يستره الله عليه، ويصبح يكشف ستر الله عنه هرد).

ومنها أن يكون المذنب عالماً يُقتدى به، فإذا علم منه الذنب، كبر ذنبه، كلبسه الحرير، ودخوله على الظلمة مع ترك الإنكار عليهم، وإطلاق اللسان في الأعراض، وإشتغاله من العلوم بما لا يقصد منه إلا الجاه، كعلم الجدل، فهذه ذنوب يتبع العالم عليها، فيموت ويبقى شره مستطيراً في العالم، فطويى لمن إذا مات ماتت معه ذنوبه.

وفي الحديث: « من سن سنة سيئة كان عليه وزرها ووزر من عمل بها بعده من غير أن ينقص من أوزارهم شيء ع<sup>٢٠</sup>٠.

فعلى العالم وظيفتان:

إحداها: ترك الذنب، والثانية: إخفاؤه إذا أتاه.

وكما تتضاعف أوزار العلماء إذا اتبعوا على الذنوب، كذلك تتضاعف حسناتهم إذا اتبعوا على الخير.

وينبغي للعالم أن يتوسط في ملبسه ونفقته، وليكن إلى التقلل أميل، فإن الناس ينظرون إليه.

وينبغي له الاحتراز بما يقتدى به فيه، فإنه متى ترخص في الدخول على السلاطين

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٧٢١) ومسلم (٢٩٩٠).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (١٠١٧) والنسائي (٥/٥٧ ـ ٧٦) وأحمد (٤/٣٥٧ ـ ٣٥٩).

وجمع الحطام، فاقتدى به غيره، كان الإثم عليه، وربما سلم هو في دخوله، ولم يفهموا كيفية سلامته.

وقد روينا أن ملكاً كان يُكْرِهُ الناس على أكل لحم الخنزير، فجيء برجل عالم، فقال له حاجب الملك: قد ذبحت لك جدياً فكل منه، فلما دخل قرب إليه فلم يأكل، فأمر بقتله، فقال له الحاجب: ألم أقل لك إنه جدي، فقال: ومن أين يعلم حالي من يقتدي بى.

## فصـــل في شروط التوبة

اعلم أن التوبة عبارة عن ندم يورث عزماً وقصداً، وذلك الندم يورث العلم بأن تكون المعاصي حاثلاً بين الإنسان وبين محبوبه.

والندم هو توجع القلب عنده شعوره بفراق المحبوب، وعلامته طول الحزن والبكاء، فإن من استشعر عقوبة نازلة بولده أو من يعزّ عليه، طال بكاؤه، واشتدت مصيبته، وأيَّ عزيز أعليه من نفسه؟ وأي عقوبة أشد من النار؟ وأي سبب أدل على نزول العقوبة من المعاصي؟ وأي مخبر أصدق من رسول الله؟ ولو أخبره طبيب أن ولده لا يبرأ من مرضه لاشتد في الحال حزنه، وليس ولده بأعز من نفسه، ولا الطبيب بأعلم من الله ورسوله، ولا الموت بأشد من النار، ولا المرض أدل على الموت من المعاصي على سخط الله، والتعرض بها للنار.

وينبغي للتائب أن يتفقد ما عليه من صلاة فائتة، أو بغير شرطها؟ مثل أن يكون صلاها في ثوب نجس، أو بنية غير صحيحة، لجهله بذلك، فيقضيها كلها.

وكذلك إن كان عليه صوم، أو زكاة، أو حج، أو غير ذلك من الواجبات، يقضيها كلها، ويفتش على ذلك ويتداركه.

وأما المعاصي، فينبغي أن يفتش من أول بلوغه عن كل معصية صدرت منه، وينظر فيها، فما كان من ذلك فيما بينه وبين الله تعالى، فالتوبة منه الندم والاستغفار.

ثم ينظر إلى مقادير ذنوبه، فيطلب لكل معصية منها حسنة تناسبها، فيأتي من الحسنات بمقدار تلك السيئات، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ الحسنات يَذَهُبُنَ السيئات ﴾ (١٠)، وقال النبي ﷺ: « أتبع السيئة الحسنة تمحها ، (٢٠).

<sup>(</sup>١) النحل، الآية: ١١٤.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (١٥٣/٥ ـ ١٥٨) والترمــذي (١٩٨٧) والدارمي (٣٢٣/٢) وأبسو نعيم في الحلية =

مثال ما ذكرنا: أن يكفّر سماع الملاهي بسماع القرآن ومجالس الذكر، ويكفّر مسَّ المصحف بغير طهارة بإكرامه وكثرة القراءة فيه، وإن أمكنه أن يكتب مصحفاً ويقفه فليفعل، ويكفّر شرب الخمر بالتصدق بالشراب الحلال. وعلى هذا فاسلك سبيل المضادة، فإن الأمراض تعالج بضدها، فهذا حكم ما بينه وبين الله تعالى.

وأما مظالم العباد، ففيها أيضاً معصية الله تعالى، لأنه نهي عن ظلم العباد، فالظالم لهم قد ارتكب نهيه تعالى، فيتدارك ذلك بالندم والعزم على ترك مثل ذلك في المستقبل، والإتيان بالحسنات المضادة لتلك المظالم كما تقدم في القسم الأول، فيقابل إيذاء الناس بالإحسان إليهم، ويكفّر غصب الأموال بالتصدق بماله الحلال، ويكفر تناول أعراضهم بالثناء على أهل الدين، ويكفر قتل النفوس بالعتق.

هذا فيما يتعلق بحق الله تعالى، فإذا فعل ذلك، لم يكفه حتى يخرج من مظالم العباد.

ومظالمهم إما في النفوس، أو الأموال، أو الأعراض، أو إيذاء القلوب.

أما الأول: فإنه إذا قتل نفساً خطأ أوصل الدية إلى مستحقها، إما منه أو من عاقلته، وإن قتل عمداً، وجب عليه القصاص بشروطه، فعلية أن يبذل نفسه لولي الدم، إن شاء قتله، وإن شاء عفا عنه، ولا يجوز له إخفاء أمره، بخلاف ما لو زنا، أو سرق، أو شرب الخمر، أو باشر ما يجب فيه حد الله تعالى، فإنه لا يلزمه في التوبة أن يفضح نفسه، بل عليه أن يستر نفسه، فإن رفع أمره إلى الولي حتى أقام عليه الحد، وقع ذلك موقعه، وكانت توبته صحيحة مقبولة عند الله تعالى، بدليل قصة ماعز والغامدية (١).

وكذلك حد القذف، لا بد فيه من تحكيم المستحق فيه.

الثنائي: المظالم المتعلقة بالأموال، نحو الغصب، والخيسانة، والتلبيس في المعاملات، فيجب عليه رد ذلك إلى أصحابه والخروج منه.

وليكتب إلى أصحاب المظالم، وليؤد إليهم حقوقهم، ويستحلهم، فإن كثر ظلمه بحيث لا يقدر على أدائه، فليفعل ما يقدر عليه من ذلك، ولم يبق له طريق إلا الاستكثار من الحسنات، لتؤخذ منه في القصاص يوم القيامة فتوضع في موازين أرباب المظالم، فإنها إن لم تف بذلك أخذ من سيئاتهم، فتوضع فوق سيآته.

هذا حكم المظالم الثابتة في الذمة والأموال الحاضرة، فإن كان عنده مال من شيء من ذلك لم يعرف مالكه ولا ورثته، تصدق به عنه، وإن اختلط الحلال بالحرام، عرف قدر

<sup>(</sup>٢٣٦/٤) والحاكم (١/٤٥) وصححه على شرط الشيخين ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>١) حين رجمهما النبي ﷺ وقصتهما في الصحيحين.

الحرام بالاجتهاد، وتصدق بمقداره.

الثالث: الجناية على الأعراض، وإيذاء القلوب، فعليه أن يطلب كل واحد منهم، ليستحله، وليعرفه قدر الجناية، فإن الاستحلال المبهم لا يكفي، وربما لو عرف ذلك لم تطب نفسه بالإحلال، إلا أن تكون تلك الجناية إذا ذكرت كثر الأذى، كنسبته إلى عيب من خفايا عيوبه، أو كزنر بجاريته، فليجتهد في اللطف به والإحسان إليه، ثم ليستحله مبهما، ولا بد أن يبقى في مثل ذلك مظلمة تجبر بالحسنات يوم القيامة، وكذلك من مات من هؤلاء، فإنه يفوت أمره، ولا يتدارك إلا بتكثير الحسنات، لتؤخذ منه عوضاً يوم القيامة، ولا خلاص إلا برجحان الحسنات.

#### فصيل

ومن شرط التربة الصحيحة العزم على أن لا يعود في المستقبل إلى تلك الذنوب، ولا إلى أمثالها، ويعزم على ذلك عزماً مؤكداً.

مثال ذلك المريض الذي يعلم أن الفاكهة تضره في مرضه، فيعزم عزماً جزماً أن لا يتناول شيئاً من الفاكهة ما دام في مرضه ذلك، فإن هذا العزم يتأكد في الحال، وإن كان يتصور أن تغلبه الشهوة في ثاني الحال، ولكن لا يكون تائباً ما لم يتأكد عزمه في الحال، ولا يتصور أن يتم ذلك للتائب في أول أمره إلا بالعزلة، والصمت، وقلة الأكل والنوم، وإحراز قوت حلال، ويترك الشبهات والشهوات من المأكولات والملبوسات.

قال بعضهم: من صدق في ترك الشهوة، وجاهد نفسه فيها سبع مرات، لم يبتل بها. وقال: من تاب من ذنب واستقام سبع سنين، لم يعد إليه أبداً.

## بيان أقسام العباد في دوام التوبة

الناس في التوبة أربع طبقات:

الطبقة الأولى: تائب يستقيم على التوبة إلى آخر عمره، ويتدارك ما فرَّط من أمره، ولا يحدِّث نفسه بالعود إلى ذنوبه، إلا الزلات التي لا ينفك عنها البشر في العادات، فهذه هي الاستقامة في التوبة، وصاحبها هو السابق بالخيرات.

وتسمى هذه التوبة النصوح، وتسمى هذه النفس المطمئنة، وهؤلاء يختلفون، منهم من سكنت شهوته تحت قهر المعرفة ففتر نـزاعها، ومنهم من تنـازعه نفسـه وهو مليء بمجاهدتها.

الطبقة الثانية: تائب قد سلك طريق الاستقامة في أمهات الطاعات وكبائر الفواحش،

إلا أنه لا ينفك عن ذنوب تعتريه، لا عن عمد، ولكنه يبتلى بها في مجاري أحواله من غير أن يقدم عزماً على الإقدام عليها، وكلما أتى شيئاً منها لام نفسه، وندم وعزم على الاحتراز من أسبابها، فهذه هي النفس اللوَّامة، لأنها تلوم صاحبها على ما يستهدف له من الأحوال الذميمة، فهذه رتبة عالية أيضاً، وإن كانت نازلة عن الطبقة الأولى، وهي أغلب أحوال التائبين، لأن الشر معجون بطينة الأدمي، فقلما ينفك عنه، وإنما غاية سعيه أن يغلب خيره شوه، حتى يثقل ميزانه، فترجح حسناته، فأما أن تخلو كفة السيئات، فبعيد.

وهؤلاء لهم حسن الوعد من الله سبحانه، إذ قال: ﴿ اللَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَتَهِرَ ٱلْإِثْمِرِ وَالْمُعْفِرَةً ﴾ (١) وإلى هذه الرتبة الإشارة بقوله ﷺ: «إن الله الله المؤمن المفتن التواب ه(٢).

الطبقة الثالثة: أن يتوب ويستمر على الاستقامة مدة، ثم تغلبه شهوته في بعض الذنوب، فيقدم عليها لعجزه عن قهر الشهوة، إلا أنه مع ذلك مواظب على الطاعات، وترك جملة من الذنوب مع القدرة عليها والشهوة لها، وإنما قهرته شهوة واحدة أو شهوتان، وهو يود لو أقدره الله على قمعها، وكفاه شرها، فإذا انتهت ندم، لكنه يعد نفسه بالتوبة عن ذلك المذنب، فهذه النفس تسمى المسؤولة، وصاحبها من الذين قال الله تعالى فيهم: وَاحْرُونَ أَعَرَوُولُ إِذَنُوبِهِم خَلَقُوا عَمَلُاصَالِكا وَاحْرَسَيَتًا ﴾ (٣) فأمر هذا من حيث مواظبته على الطاعات وكراهيته لما يتعاطاه مرجو لقوله تعالى: ﴿ عسى الله أن يتوب عليهم ﴾ (٣) وعاقبته مخطرة من حيث تأخيره وتسويفه، فربما يختطف قبل التوبة، فإن الأعمال بالخواتيم، فعلى هذا يكون الخوف من الخاتمة، وكل نفس يمكن أن يتصل به الموت، فتكون الخاتمة، فليراقب الأنفاس، وليحذر وقوع المحذور.

الطبقة الرابعة: أن يتوب ويجري مدة على الاستقامة، ثم يعود إلى الذنوب منهمكاً من غير أن يحدث نفسه بالتوبة، ومن غير أن يتأسف على فعله، فهذا من المصرين، وهذه النفس هي الأمارة بالسوء، ويخاف على هذا سوء الخاتمة.

فإن مات هذا على التوحيد، فإنه يرجى له الخلاص من النار، ولو بعد حين، ولا يستحيل أن يشمله عموم العفو بسبب خفي لا يطلع عليه، إلا أن التعويل على هذا لا

<sup>(</sup>١) النجم، الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (١/ ٨٠ و ١٠٣) وعبد الله بن أحمد في زوائد المسند (٦٠٥ و ٨١٠) وعزاه العراقي في تخريج الإحياء (١/٤٤/٤) إلى البيهقي في شعب الإيمان بسند ضعيف. وعزاه في «مجمع الزوائد» (٢٠/ ٢٠٠) عن علي إلى عبد الله بن أحمد بن حنبل وأبي يعلى وقال وفيه من لم أعرفه.

<sup>(</sup>٣) التربة، الآية: ١٠٢.

يصلح، فإن من قال: إن الله تعالى كريم، وخزانته واسعة، ومعصيتي لا تضره، ثم تراه يركب البحار في طلب دينار. فلو قيل له: فإذا كان الحق كريماً، فاجلس في بيتك لعله يرزقك، استجهل قائل هذا وقال: إنما الأرزاق بالكسب، فيقال له: هكذا النجاة بالتقوى.

#### فصيل

وقد ذكرنا أن التائب ينبغي له أن يأتي بحسنات تضاد ما عمل من السيئات، لتمحوها وتكفرها، والحسنات المكفرة تكون بالقلب واللسان والجوارح على حسب السيئات، فما كان بالقلب، فنحو التضرع والتذلل، وأما اللسان، فالاعتراف بالظلم والاستغفار، مثل أن يقول: رب ظلمت نفسى فاغفر لى.

وروي في الحديث، أن النبي ﷺ قال: « ما من رجل يذنب ذنباً، فيتوضأ ويحسن الوضوء، ثم يصلي ركعتين، ويستغفر الله عزّ وجل، إلا غفر له »(١).

وأما الجوارح فبالطاعات، والصدقات، وأنواع العبادات.

# فصـــل في دواء التوبة وطريق علاج حل عقد الإصرار

اعلم أنه لا يقف على الدواء من لا يقف على الداء، إذ لا معنى للدواء إلا مناقضة أسباب الداء، ولا يبطل الشيء إلا بضده، وسبب الإصرار الغفلة والشهوة، ولا تضاد الغفلة إلا بالصبر على قطع الأسباب المحركة للشهوة.

والغفلة رأس الخطايا، فلا دواء إذاً للتوبة إلا معجون يعجن من حلاوة العلم ومرارة الصبر، كما يجمع في السكنجبين حلاوة السكر وحموضة الخل، فيحصل بمجموعهما قمع الصفراء.

والأطباء لهذا المرض هم العلماء، لأنه مرض القلوب، ومرض القلوب أكثر من مرض الأبدان، وإنما صار مرضها أكثر لأمور:

أحدها: أن المريض لا يدري أنه مريض.

الثاني: أن عاقبته غير مشاهدة في هذا العالم، بخلاف مرض الأبدان، فإن عاقبته موت مشاهد ينفر الطبع عنه، وما بعد الموت غير مشاهد، فقلّت النفرة عن الذنوب وإن

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (۲/۱ و ۱۰) وأبو داود (۱۵۲۰) وابن أبي شبيبة (۳۸۷/۲) والترمذي (۳۰۰٦) والنسائي في دعمل اليوم والليلة» (۱۱۶ ـ ٤١٧) وابن ماجه (۱۳۹۵) وابن حبان (۲۲۳) وصححه.

علمها مرتكبها، فلذلك تراه يتكل على فضل الله في مرض القلب، ويجتهد في علاج البدن من غير اتكال.

الأمر الثالث: وهو الداء العضال فقد الطبيب، فإن الأطباء هم العلماء، وقد مرضوا في هذه الأعصار، لأن الداء المهلك هو حب الدنيا، وقد غلب هذا الداء على الأطباء، فلم يقدروا على تحذير الخلق استنكافاً من أن يقال لهم: فما لكم تأمرون بالعلاج وتنسون أنفسكم؟ فبهذا السبب عم الداء وانقطع الدواء.

فإن قيل: فما الذي ينبغى للواعظ سلوكه من الخلق؟.

فالجواب: أن ذلك يطول، لكنا نشير إلى الأعمال النافعة في ذلك، وهي أربعة أنواع:

الأول: أن يذكر ما في القرآن العزيز من الأيات المخوفة للمذنبين، وما ورد في الأخبار والأثار من ذلك، ويمزج ذلك بمدح التائبين.

النوع الثاني: حكايات الأنبياء عليهم السلام، والسلف الصالح، وما أصابهم من المصائب بسبب الذنوب، كحال آدم عليه السلام، وما لقي في عصيانه من الإخراج من الجنة، وما جرى لداود وسليمان ويوسف عليهم السلام، ولم يورد القرآن هذه الأشياء إلا للاعتبار.

وكان من سعادتهم معاجلتهم بذلك، والأشقياء يمهلون ليزدادوا إثماً، ولأن عذاب الأخرة أشد، فينبغي أن يكثر من هذا على أسماع المصرين، فإنه نافع في تحريك دواعي التوبة.

النوع الثالث: أن يقرر عندهم، أن تعجيل العقوبة في الدنيا متوقع، وأن كل ما يصيب العبد من المصائب، فهو سبب جناياته، فرب عبد يتساهل في أمر الأخرة يخاف عقوبة الدنيا أكثر لفرط جهله. والذنوب قد يتعجل في الدنيا شؤمها، كما قال النبي ﷺ: « إن العبد ليحرم الرزق بالذنب يصيبه ه(١).

وقال الفضيل بن عياض: إني لأعصي الله، فأعرف ذلك في خلق حماري وخادمي. وقال أبو سليمان الداراني: الاحتلام عقوبة، ولا تفوت أحداً صلاة إلا بذنب يذنبه.

 <sup>(</sup>۱) رواه أحمد (٥/ ٢٧٧ ـ ۲۸۰ ـ ۲۸۲) والبغوي في «شرح السنة» (٣٤١٨) وصححه ابن حبان
 (٨٧٢).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: • إن المؤمن إذا أذنب كان نكتة سوداء في قلبه، فإن تاب ونزع واستغفر، صقل قلبه، فإن زاد زادت حتى تعلو قلبه، وذلك الران الذي ذكر الله عنز وجل في كتابه: ﴿ كَلَّا بَلَّ رَانَ عَلَ قُلُوبِهِم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ (١). قال الترمذي: حديث حسن صحيح.

وقال الحسن رحمه الله: الحسنة نور في القلب، وقوة في البدن، والسيئة ظلمة في القلب، ووهن في البدن.

النوع الرابع: ذكر ما ورد من العقوبات في آحاد الذنوب، كشرب الخمر، والزنى، والقتل، والكبر، والحسد، والغيبة.

وينبغي أن يكون طبيباً يعلم الداء، ويدري كيف يصنع الدواء، فإن رجلًا سأل النبي صلى الله عليه وآله وسلم فقال: أوصني، قال: «لا تغضب»(٢).

وقال آخر: أوصني، فقال: «عليك باليأس مما في أيدي الناس»(٣).

فكأنه تخايل في الأول مخايل الغضب، وفي الثاني مخايل الطمع.

وهذا الذي ذكرنا هو علاج الغفلة، فيبقى علاج الشهوة، وطريق علاجها يؤخذ مما ذكرنا في كتاب «رياضة النفس» ولا بد من الصبر، فإن المريض إنما يطول مرضه لتناوله ما يضره، وإنما يحمله على ذلك شدة شهوته، أو غفلته عن مضرته، فلا بد من مرارة الصبر، وكذلك يعالج الشهوة في المعاصي، كالشاب مثلاً إذا غلبته الشهوة، فصار لا يقدر على حفظ عينه وقلبه وجوارحه في السعي وراء الشهوة، فينبغي أن يستحضر المخوفات التي جاءت في كتاب الله تعالى، وسنة رسوله صلى الله عليه وآله وسلم، فإذا اشتد خوفه تباعد عن الأسباب المهيجة للشهوة.

والذي يهيج الشهوة من خارج، هو حضور المشتهى، والنظر إليه، وعلاجه: الجوع والصوم الدائم، وكل ذلك لا يتم إلا بصبر، ولا يصبر إلا عن خوف، ولا يخاف إلا عن

<sup>(</sup>۱) المطففين، الآية: ۱٤. والحديث رواه الترمذي (٣٣٣١) وابن ماجه (٤٢٤٤) وأحمد (٢٩٧/٢) وقال وصححه ابن حبان (١٧٧١) وقال الترمذي «حديث حسن صحيح» ورواه الحاكم (١٧٧٢) وقال صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه ووافقه الذهبي وأورد السيوطي (٤٤٥/٨) وزاد نسبته إلى النسائي وابن جرير وابن المنذر وابن مردويه والبيهقي في شعب الإيمان.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦١١٦) وأحمد (٣٦٢/٢ ـ ٤٦٦).

<sup>(</sup>٣) رواه الحاكم (٣٢٦/٤) وقال جميع الإسناد وعزاه المنذري (٤٩٠/١) أيضاً إلى البيهقي في كتاب الزهد.

علم، ولا يعلم إلا عن بصيرة، فأول الأمر حضور مجالس الذكر، والاستماع بقلب مجرد عن الشواغل، ثم التفكر فيما قيل، فينبعث الخوف، ويسهل الصبر، وتتيسر الدواعي لطلب العلاج، وتوفيق الحق سبحانه من وراء ذلك كله.

فإن قيل: ما بال الإنسان يقع في الذنب مع علمه بقبح عواقبه؟.

فعن ذلك أجوبة. منها: أن العقاب الموعود ليس بحاضر.

ومنها: أن المؤمن إذا أذنب لا بد أن يعزم على التوبة، وقد وعد أن التوبة تجبر ما فعل، وطول الأمل غالب على الطباع، فلا يزال يسوف بالتوبة، فلما رجا التوبة أقبل على الذنب.

ومنها: أن يرجو عفو الله عنه، وعلاج هذه الأسباب أن يفكر في نفسه أن كل ما هو آت قريب، وأنه لا يأمن هجوم الموت، ويعالج التسويف بالفكر في أن أكثر صياح أهل النار من التسويف، والمسوف يبني الأمر على ما ليس إليه، وهو البقاء، فلعله لا يبقى، وإن بقي فربما لم يقدر على الترك غداً كما يقدر عليه اليوم، وهل عجز عن الحال إلا لغلبة الشهوة وهي غير مفارقة له غداً؟ بل يتأكد بالاعتياد، ومن هذا هلك المسوفون، لأنهم يظنون الفرق بين المتماثلين، وما مثال المسوف إلا مثال من احتاج إلى شجرة، فرآها قوية لا تنقلع إلا بمشقة شديدة، فقال: أؤخرها سنة ثم أعود إليها، وهو لا يعلم أن الشجرة كلما بقيت ازداد رسوخها، وهو كلما طال عمره ازداد ضعفه، فالعجب من عجزه مع قوته عن مقاومتها في حال ضعفها، كيف ينتظر الغلبة إذا ضعفت وقويت.

وأما انتظار عفو الله تعالى، فعفو الله سبحانه ممكن، إلا أن الإنسان ينبغي له الأخذ بالحزم، وما مثال ذلك إلا كمثل رجل أنفق أمواله كلها، وترك نفسه وعياله فقراء ينتظر من الله تعالى أن يرزقه العثور على كنز في خربة، وهذا ممكن، إلا أن صاحبه ملقب بالأحمق، والله سبحانه وتعالى أعلم.

## كتاب الصبر والشكر

#### وهو شطران:

الأول في فضل الصبر وحقيقته واقسامه ونحو ذلك. وقد ذكر الله تعالى الصبر في القرآن في نحو من تسعين موضعاً، وأضاف إليه أكثر الخيرات والدرجات وجعلها ثمرة له، فقال تعالى: ﴿ وَحَعَلْنَامِنْهُمْ أَبِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَالَمَّاصَبُرُواً ﴾ (١). وقال: : ﴿ وَتَمَّتَ كُلَمَتُ رَبِّكَ ٱلْحُسْفَىٰ عَلَى بَفِي إِسْرَةِ يهلَ بِمَاصَبُرُواً ﴾ (١). وقال: ﴿ وَلَنَجْزِيرَتَ ٱلَّذِينَ صَبُرُواً فَكُمْ بِغَيْرِ أَجْرَهُم بِغَيْرِ الْمَايُوفَ ٱلصَّنْبُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ وَسَال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوفَى ٱلصَّنْبُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) السجدة، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) الأعراف، الآية: ١٣٧.

<sup>(</sup>٣) النحل، الآية: ٩٦.

<sup>(</sup>٤) الزمر، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (١٩٠٤) ومسلم (١١٥١) وأحمد (٢٧٣/٢) وابن حبان (٣٤٢٢ و٣٤٢٣) والنسائي (١٦٢/٤) ومالك (٢٠/١).

<sup>(</sup>٦) البقرة، الآية: ١٥٧.

وأما الأحاديث، ففي «الصحيحين» (١) من حديث أبي سعيد رضي الله عنه، عن النبي الله قال: « ما أعطي أحد عطاء خيراً وأوسع من الصبر » وفي حديث آخر: « الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد » (٢).

واعلم أن الصبر من خاصية الإنسان، ولا يتصور في البهائم لنقصانها، وغلبة الشهوات عليها من غير شيء يقابلها، ولا يتصور الصبر أيضاً في الملائكة لكمالها، فإن الملائكة جرَّدوا للشوق إلى حضرة الربوبية، ولم تسلط عليهم شهوة صارفة عنها حتى يحتاج إلى مصادمة ما يصدها عن حضرة الجلال.

وأما الإنسان فإنه يخلق في ابتداء الصبا ناقصاً مثل البهيمة، لم يخلق فيه إلا شهوة الغذاء الذي هو محتاج إليه، ثم تظهر فيه شهوة اللعب والزينة، ثم شهوة النكاح، وليس له قوة الصبر، فإذا تحرك العقل وقوي، ظهرت مبادي إشراق نور الهداية عند سن التمييز، وينمو على التدرج إلى سن البلوغ، كما يبدو نور الصبح إلى أن يطلع قرص الشمس، ولكنها هداية قاصرة لا مرشد لها إلى مصالح الأخرة، فإذا عقد بمعرفة الشرع تلمح ما يتعلق بالأخرة وكثر سلاحه، إلا أن الطبع يقتضي ما يحب، وباعث الشرع والعقل يمنع، والحرب بينهما قائمة، ومعركة هذا القتال قلب العبد، فالصبر عبارة عن ثبات باعث الدين في مقابلة باعث الشهوات، فإن ثبت حتى قهر الشهوة التحق بالصابرين، وإن ضعف حتى غلبت الشهوة ولم يصبر على دفعها، التحق بأتباع الشياطين، وإذا ثبت أن الصبر عبارة عن ثبات باعث الدين في مقاومة الهوى، فهذه المقاومة من خاصة الأدميين.

#### فصـــل

اعلم أن الصبر على ضربين:

أحدها: بدني، كتحمل المشاق بالبدن، وكتعاطي الأعمال الشاقة من العبادات أو من غيرها.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱٤٠٠ و ۲۱۰۵) ومسلم (۱۰۵۳) ورواه مالك (۹۹۷/۲) وأبو داود (۱٦٤٤) والنسائي (۹٥/۵) والترمذي (۲۰۲۵).

<sup>(</sup>٢) رواه الديلمي في الفردوس (٣٨٤٠) من طريق يزيد الرقاشي ويزيد ضعيف.

<sup>(</sup>٣) العلور، الآية: ٤٨.

الضرب الآخر: هو الصبر النفساني عن مشتهيات الطبع ومقتضيات الهوى، وهذا الضرب إن كان صبراً عن شهوة البطن والفرج، سمي عفة، وإن كان الصبر في قتال، سمي شجاعة، وإن كان في كظم غيظ، سمي حلماً، وإن كان في نائبة مضجرة، سمي سعة صدر، وإن كان في فضول عيش، سمي زهداً، وإن كان صبراً على قدر يسير من الحظوظ، سمي قناعة.

وأما المصيبة، فإنه يقتصر فيها على اسم الصبر، فقد بان بما ذكرنا أن أكثر أخلاق الإيمان داخلة في الصبر، وإن اختلفت الأسماء باختلاف المتعلقات.

ثم اعلم أن العبد لا يستغني عن الصبر في كل حال من الأحوال، وذلك أن جميع ما يلقى العبد في الدنيا لا يخلو من نوعين:

أحدهما: ما يوافق هواه، من الصحة، والسلامة والمال، والجاه، وكثرة العشيرة، والأتباع، وجميع هذه الأمور، فلا يركن والأتباع، وجميع هذه الأمور، فلا يركن إليها، ولا ينهمك في التلذذ بها، ويراعي حق الله تعالى في ماله بالإنفاق، وفي بدنه بالمعونة للحق.

ومتى لم يضبط نفسه عن الانهماك في الملاذ والركون إليها، أخرجه ذلك إلى البطر والطغيان، حتى قال بعض العارفين: المؤمن يصبر على البلاء، ولا يصبر على العافية إلا صديق.

وقال عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه: ابتلينا بالضراء فصبرنا، وابتلينا بالسراء، فلم نصبر، ولذلك قال الله تعالى: ﴿ لَا نُلْهِكُمْ أَمْوَلُكُمْ وَلَا أَوْلَندُكُمْ عَن ذِكْرِاًللَّهِ ﴾ (١) وقال تعالى: ﴿ وَاعْلَمُواْ أَنْمَا آمُولُكُمْ مَ وَأَوْلَنُدُكُمْ فِشْنَةٌ ﴾ (١) : ﴿ إِنَ مِنْ أَزْوَنِهِكُمْ وَأَوْلَنُدُكُمْ فِشْنَةٌ ﴾ (١) : ﴿ إِنَ مِنْ أَزْوَنِهِكُمْ وَأَوْلَندُكُمْ فِشْنَةٌ ﴾ (١) : ﴿ إِنَ مِنْ أَزْوَنِهِكُمْ وَأَوْلَندُكُمْ فِشْنَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ ع

فالرجل كل الرجل من يصبر على العافية، وهذا الصبر متصل بالشكر، فلا يتم إلا بالقيام بحق الشكر، وإنما كان الصبر على السراء شديداً، لأنه مقرون بالقدرة، والجائع عند غيبة الطعام أقدر على الصبر منه عند حضور الطعام اللذيذ.

<sup>(</sup>١) المنافقون، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٢) الأنفال، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٣) التغابن، الآية: ١٤.

# النوع الثاني المخالف للهوى وهو ثلاثة أقسام

أحدها: الطاعات، فيحتاج العبد إلى الصبر عليها، لأن النفس بطبعها تنفر عن العبودية.

ثم من العبادات ما يكره بسبب الكسل كالصلاة، ومنها ما يكره بسبب البخل، كالزكاة، ومنها ما يكره بسببهما جميعاً، كالحج، والجهاد.

ويحتاج المريد إلى الصبر على طاعته في ثلاثة أحوال:

حال قبل العبادة، وهي تصحيح النية، والإخلاص والصبر عن شوائب الرياء.

وحال في نفس العبادة، وهي أن لا يغفل عن الله تعالى في أثناء العبادة، ولا يتكاسل عن تحقيق الأداب والسنن، فيلازم الصبر عن دواعي الفتور إلى الفراغ من العمل.

الحالة الثالثة بعد الفراغ من العمل: وهي الصبر عن إفشائه، والتظاهر به لأجل الرياء والسمعة، وعن كل ما يبطل عمله، فمن لم يصبر بعد الصدقة عن المن والأذى أبطلها.

القسم الثاني: الصبر عن المعاصي، وما أحوج العبد إلى ذلك.

ثم إن كان ذلك الفعل مما تيسر فعله، كمعاصي اللسان من الغيبة، والكذب، والمراء ونحوه، كان الصبر عليه أثقل. فترى الإنسان إذا لبس حريراً، استنكر ذلك، ويغتاب أكثر نهاره، فلا يستنكر ذلك، ومن لم يملك لسانه في المحاورات، ولم يقدر على الصبر، فلم ينجه إلا العزلة.

القسم الثالث: مالا يدخل تحت الاختيار، كالمصائب، مثل موت الأحبة، وهلاك الأموال، وعمى العين، وزوال الصحة، وسائر أنواع البلاء، فالصبر على ذلك من أعلى المقامات، لأن سنده اليقين.

وقد قال عليه الصلاة والسلام: « من يرد الله به خيراً يصب منه  $^{(1)}$ .

وقريب من هذا القسم، الصبر على أذى الناس، كالذي يؤذى بقول أو فعل أو جناية على نفسه أو ماله، والصبر على ذلك يكون بترك المكافآت.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٣٢١) ومالك (١/٢) وأحمد (٢٣٧/).

<sup>(</sup>١) أل عمران، الآية: ١٨٦.

<sup>(</sup>٢) الحجر، الآية: ٩٧.

وقال: ﴿ وَلَهِن صَبَّرَتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّنَدِينَ ﴾(١).

وقد روي عن النبي على أنه قال: والصبر ثلاثة: صبر على المصيبة، وصبر على الطاعة، وصبر على الطاعة، وصبر عن المعصية، فمن صبر على المصيبة حتى يردها بحسن عزائها، كتب الله له ثلاثمائة درجة، ما بين الدرجة إلى الأخرى كما بين السماء والأرض، ومن صبر على الطاعة كتبت له ستمائة درجة، ما بين الدرجة إلى الدرجة كما بين تخوم الأرض إلى منتهى المعصية كتب الله له تسعمائة درجة، ما بين الدرجة إلى الدرجة كما بين تخوم الأرض إلى منتهى العرش مرتين (٢).

والأحاديث في فضائل الصبر كثيرة، منها: ما أخرجاه في «الصحيحين» (٣) عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله ﷺ: «ما من مصيبة تصيب المسلم إلا كفّر الله عز وجل بها عنه، حتى الشوكة يشاكها».

وفي حديث آخر: « ما يصيب المسلم من وصب ولا نصب ولا هم ولا حزن ولا أذى ولا غم، حتى الشوكة يشاكها، إلا كفر الله له من خطاياه ». أخرجاه في «الصحيحين» (٤٠).

وفي حديث آخر: « لا يزال البلاء بالمؤمن أو المؤمنة، في جسده وفي مالمه وفي ولده، حتى يلقى الله وما عليه خطيئة ع<sup>(٥)</sup>.

وفي حديث سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: قلت: يا رسول الله، أي الناس أشد بلاء؟ قال: « الأنبياء، ثم الصالحون، ثم الأمثل فالأمثل من الناس، يُبتلى الرجل على حسب دينه، فإن كان في دينه صلابة زيد في بلائه، وإن كان في دينه رقة خفف عنه، وما يزال البلاء بالعبد حتى يمشي على الأرض وليس عليه خطيئة (١). قال الترمذي: حديث حسن صحيح.

وروينا عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال: قال الله تعالى: « إذا وجهت إلى عبد من عبادي مصيبة في بدنه أو ماله أو ولده، ثم استقبل ذلك بصبر جميل، استحييت منه

 <sup>(</sup>١) النحل، الآية: ١٢٦.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي في الجامع الصغير (١٣٧٥) إلى ابن أبي الدنيا في الصبر وأبي الشيخ في الثواب.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٥٣١٧) ومسلم (٢٥٧٧) ورواه أيضاً مالك (٢/٩٤١) والتّرمذي (٩٦٥) وأحمد (٣/٨) وأحمد (٨/٨)

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٥٣١٨) ومسلم (٢٥٧٣) ورواه أيضاً الترمذي (٩٦٦) وأحمد (٣٠٣/٢ و٤٨/٣).

<sup>(</sup>٥) رواه الترمذي (٢٤٠١) وقال حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٦) رواه الترمذي (٢٤٠٠) وقال حديث صحيح وابن ماجه والحاكم (٣٤٣/٣).

يوم القيامة أن أنصب له ميزاناً، أو أنشر له ديواناً، (١).

#### فصل

ومن آداب الصبر استعماله في أول صدمة، لقوله عليه السلام: « إنما الصبر عند الصدمة الأولى »(٢). حديث صحيح.

ومن الأداب الاسترجاع عند المصيبة، لحديث أم سلمه رضي الله عنها، وهو من رواية مسلم<sup>(۱)</sup>.

ومن الأداب سكون الجوارح واللسان، فأما البكاء فجائز، قبال بعض الحكماء: الجزع لا يرد الفائت، ولكن يسر الشامت.

ومن حسن الصبر أن لا يظهر أثر المصيبة على المصاب، كما فعلت أم سُليم امرأة أبى طلحة لما مات ابنها، وحديثها مشهور في «صحيح مسلم» (٤).

وقال ثابت البناني: مات عبد الله بن مطرف، فخرج مطرف على قومه في ثياب حسنة وقد ادهن، فغضبوا وقالوا: يموت عبد الله، ثم تخرج في ثباب من هذه مدهناً؟! قال: أفأستكين لها، وقد وعدني ربي تبارك وتعالى ثلاث خصال، كل خصلة منها أحب إليًّ من الدنيا وما فيها.

قال الله تعالى: ﴿ الذين إذا أصابتهم مصيبة قالوا إنا لله وإنا إليه راجعون، أولئك عليهم صلوات من ربهم ورحمة وأولئك هم المهتدون ﴾ (٠٠).

وقال مطرف: ما شيء أعطى به في الأخرة قدر كوز من ماء، إلا وددت أنه أخذ مني في الدنيا.

وكان صلة بن أشيم في مغزئ لـه ومعه ابنـه، فقال: أي بني! تقـدم فقاتـل حتى

<sup>(</sup>١) رواه القضاعي (١٤٦٢) وزاد الحافظ العراقي في تخريج الإحياء (٧٣/٤) نسبته إلى ابن عدي وقال سنده ضعيف.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۲۳ و ۱۲۲۰ و ۱۷۳۰) ومسلم (۲۲٦) ورواه أبو داود (۳۱۲٤) والترمذي (۹۸۷) والنسائي (۲۲/۶).

<sup>(</sup>۲) رواه مسَّلم (۱۹۱۸) ومالك (۲/۲۳۱) وأبو داود (۲۱۱۹) والترمذي (۳۰۰۳).

 <sup>(</sup>٤) الحديث متفق عليه لكنه ورد في مسلم زيادة عن البخاري وقد رواه البخاري (١٢٣٩) و (١٣٥٥ ومسلم (٢١٤٤).

<sup>(</sup>۵) سورة البقرة، الأيتان: ٥٦ ـ ٥٧.

أحتسبك فحمل فقاتل حتى قتل، ثم تقدم فقتل، فاجتمع النساء عند أمه معادة العدوية، فقالت: مرحباً إن كنتن جئتن تهنئنني، وإن كنتن جئتن لغير ذلك فارجعن.

وإذا كانت المصيبة مما يمكن كتمانها، فكتمانها من نعم الله عز وجل الخفية.

وروى أبو هريرة رضي الله عنه عن النبي على أنه قال: « إذا مرض العبد بعث الله إليه ملكين، فيقول: انظروا ما يقوله لعواده، فإن هو حمد الله تعالى إذا دخلوا عليه، رفعا ذلك إلى الله تعالى وهو أعلم. فيقول: لعبدي إن أنا توفيته أن أدخله الجنة، وإن أنا شفيته أن أبدله لحماً خيراً من لحمه، ودماً خيراً من دمه، وأن أكفر عنه خطاياه ه(١).

وقال علي رضي الله عنه: من إجلال الله ومعرفة حقه أن لا تشكو وجعك، ولا تذكر مصيبتك.

وقال الأحنف: لقد ذهبت عيني منذ أربعين سنة، ما ذكرتها لأحد.

وقال رجل للإمام أحمد: كيف تجدك يا أبا عبد الله؟ قال: بخير في عافية. فقال له: حممت البارحة؟ قال: إذا قلت لك: أنا في عافية فحسبك، لا تخرجني إلى ما أكره.

وقال شقيق البلخي: من شكا مصيبة به إلى غير الله، لم يجد في قلبه لطاعة الله حلاوة أبداً.

وقال الحكماء: من كنوز البر كتمان المصائب، وقد كانوا يفرحون بالمصائب نظراً إلى ثوابها، وحكاياتهم مشهورة في ذلك.

منها: ما روي أن عبد الملك بن عمر بن عبد العزيز لما مات دفنه عمر، وسوى عليه، ثم استوى قائماً، فأحاط به الناس، فقال: رحمك الله يا بني! قد كنت براً بأبيك، والله ما زلت مذ وهبك الله لي مسروراً بك، ولا والله ما كنت قط أشد بك سروراً، ولا أرجى بحظي من الله تعالى فيك منذ وضعتك في هذا المنزل الذي صيّرك الله إليه.

فإن قيل: إن كان المراد من الصبر عدم كراهية المصائب، فلا قدرة للأدمي على ذلك، وإن كان الفرح بوجودها كما حكيتم، فهو أبعد.

والجواب: أن الصبر لا يكون إلا عن محبوب أو على مكروه، ولا ينهى عما لا يدخل تحت الكسب، وهو انزعاج الباطن، وإنما ينهى عن المكتسب، كشق الجيوب، ولطم المخدود، والقول باللسان، فأما ما ذكرنا من فرح بعضهم، فذلك فرح شرعي لا طبعي، إذ الطبع لا بد له من كراهة المصائب.

<sup>(</sup>١) رواه مالك (٢/ ٩٤٠) وفي سنده عباد بن كثير ضعيف.

ومثال هذا مثال رجل مريض وصف له شربة لمرضه، فسعى في طلب حوائجها، وأنفق عليها مالاً، فلما تمت، فرح بتمامها وتناولها لما يرجو لها من العافية، فأها طبعه، فما زالت عنه كراهة التناول أصلاً. ولو أن ملكاً قال لرجل فقير: كلما ضربتك بهذا العود اللطيف ضربة أعطبتك ألف دينار، لأحب كثرة الضرب، لا لأنه لا يؤلم، ولكن لما يرجو من عاقبته، وإن أنكاه الضرب، فكذلك السلف تلمحوا الثواب، فهان عليهم البلاء.

## فصـــل في بيان دواء الصبر وما يستعان به عليه

اعلم أن الذي أنزل الداء أنزل الدواء ووعد بالشفاء، فالصبر وإن كان شاقاً فتحصيله ممكن بمعجون العلم والعمل، فمنهما تركب الأدوية لأمراض القلوب كلها، فيحتاج كل مرض إلى علم وعمل يليق به، فإن العلل إذا اختلفت اختلف العلاج، إذ معنى العلاج: مضادة العلة.

ونضرب لك مثالًا، فنقول: إذا افتقر الإنسان إلى الصبر عن شهوة الجماع، وقد غلبت عليه بحيث لا يملك فرجه ولا عينه ولا قلبه، فعلاج ذلك بثلاثة أشياء:

أحدها: مواظبة الصوم، والاقتصار عند الإفطار على قليل من الطعام.

الثاني: قطع أسبابه المهيجة، إنما يهيج بالنظر، والنظر بالقلب، والقلب يحرك الشهوة، ودواء هذا العزلة، والاحتراز عن مظان وقوع البصر على الصور المشتهاة، فإن النظر سهم مسموم من سهام إبليس، ولا يمنع عنه إلا غمض الجفن أو الهرب.

الثالث: تسلية النفس بالمباح من جنس المشتهى، وذلك بالنكاح، وكل ما يشتهيه الطبع من الحرام، ففي المباحات غنية عنه، وهذا هو العلاج الأرفع في حق أكثر الناس، لأن قطع الغذاء يضعف، ولا يقمع الشهوة بخلاف هذا.

وينبغي للإنسان أن يعود نفسه المجاهدة، فإن من عوَّد نفسه مخالفة الهوى، غلبها متى أراد.

واعلم أن أشد أنواع الصبر والمجاهدة، كف الباطن من حديث النفس، وإنما يشتد ذلك على من تفرغ واعتزل، فإن الوساوس لا تزال تجاذبه، ولا علاج لهذا إلا قطع العلائق وجعل الهم هما واحداً، وصرف الفكر إلى ملكوت السموات والأرض وعجائب صنع الله تعالى، وجميع أبواب معرفة الله تعالى، حتى إذا استولى ذلك على قلبه، دفع اشتغاله مجاذبة الشيطان ووسواسه، وإن لم يكن له سير الباطن فلا ينجيه إلا الأوراد المتواصلة، من

القراءة، والأذكار، والصلوات، ويحتاج مع ذلك إلى تكليف القلب الحضور، فإن الفكر الباطن هو الذي يستغرق القلب دون الأوراد الظاهرة، فهذا الذي يمكن أن ينال بالاكتساب والجهد.

فأما مقادير ما ينكشف، ومبالغ ما يرد من لطف الله تعالى من الأحوال والأعمال، فذلك يجري مجرى الصيد، وهو بحسب الرزق، فقد يقل الجهد، ويكثر الصيد، وقد يطول الجهد ويقل الصيد، والمعول وراء هذا الاجتهاد على جذبة من جذبات الرحمن عز وجل، فإنها توازي أعمال الثقلين، وليس ذلك إلى اختيار العبد، بل اختياره أن يتعرض لتلك الجذبة، بأن يقلع عن قلبه جواذب الدنيا، فإن المجذوب إلى أسفل سافلين، لا يجذب إلى أعلى عليين، وكل منهوم بالدنيا هو منجذب إليها، فقطع العلائق الجاذبة، هو المراد بقوله عليه السلام: وإن لربكم في أيام دهركم نفحات، ألا فتعرضوا لهاء (١٠).

فالذي علينا تفريغ المحل، والانتظار لنزول الرحمة، كالذي يصلح الأرض وينقيها من الحشيش، ويضع فيها البذر، وكل ذلك لا ينفع إلا بمطر، ولا يدري متى يقدر الله أسباب المطر، إلا أنه يثق بفضل الله تعالى أنه لا يخلي سنة عن مطر، وكذلك قلما تخلو سنة وشهر ويوم عن جذبة من الجذبات ونفحة من النفحات.

فينبغي أن يكون قد طهر القلب من حشيش الشهوات، وبدر فيه بدر الإرادة والإخلاص، وعرضه لمهاب ربح الرحمة، وكما يقوى انتظار الأمطار في أوقات الربيع عند ظهور الغيم، كذلك انتظار تلك النفحات في الأوقات الشريفة، وعند اجتماع الهمم ونشاط القلوب، كيوم عرفة، ويوم الجمعة، وفي رمضان. والهمم والأنفاس أسباب لاستدرار رحمة الله تعالى بحكمته وتقديره.

<sup>(</sup>١) رواه البيهقي في شعب الإيمان الحديث (١١٢١).

# الشطر الثاني من الكتاب في الشكر وفضله وذكر ألنعم وأقسامها ونحو ذلك

قال الله تعالى: ﴿ وَسَنَجْزِى ٱلشَّلِكِرِينَ ﴾(١) وقال الله تعالى: ﴿ مَّا يَفْعَكُ ٱللَّهُ بِعَدَابِكُمْ إِن شَكَرْتُكُ وَءَامَنتُمْ ﴾ (٢) وقال: ﴿ وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِي ٱلشَّكُورُ ﴾ (٢) وقطع بالمزيد مع الشكر فقال: ﴿ لَهِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمٌّ ﴾(٤) مع كونه وقف أشياء كثيرة غيره على المشيئة كقوله: ﴿ فَسَوْفَ يُعْنِيكُمُ ۚ أَللَّهُ مِن فَضْــلِهِ. إِنْ شَكَاةَ ﴾(°) وقوله: ﴿ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآةَ ﴾ (١) وقوله : ﴿ يَرْزُقُ مَن يَشَآهُ ﴾ (١) ﴿ وَيَغْفِرُ مَادُونَ وَالِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾ (^)، ﴿ وَيَتُوبُ أَللَّهُ عَلَىٰ مَن يَشَآهُ ﴾ (^).

ولما عرف إبليس قدر الشكر قـال في الطعن على بني آدم: ﴿ وَلَا خَجِدُ أَكْثَرُهُمْ شکریت که(۱۱۰).

وروي أن النبي ﷺ قام حتى تفطرت قدماه، فقالت له عائشة رضي الله عنها: أتصنع هذا وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟! قال: • أفلا أكون هبَّداً شكوراً »(١١).

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) سورة سبأ، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٤) سورة إبراهيم، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٥) سورة النوبة، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنعام، الآية: ١١.

<sup>(</sup>V) سورة البقرة، الآية: ٢١٢.

<sup>(</sup>٨) سورة النساء، الآية: ٨٤. (١٠) سورة الأعراف، الآية: ١٧. (٩) سورة التوبة، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>١١) رواه من حديث عائشة البخاري (٤٨٣٧) وأحمـد (١١٥/٦) ومن حديث المفيرة بن شعبة رواه =

وعن معاذ رضي الله عنه قال لي رسول الله ﷺ: « إني أحبك فقل: اللهم أعني على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك »(١).

#### فصل

والشكر يكون بالقلب، واللسان، والجوارح.

أما بالقلب، فهو أن يقصد الخير، ويضمره للخلق كافة.

وأما باللسان، فهو إظهار الشكر لله بالتحميد.

وأما بالجوارح، فهو استعمال نعم الله في طاعته، والتوقي من الاستعانة بها على معصيته، فمن شكر الأذنين أن تستر كل عيب تراه لمسلم، ومن شكر الأذنين أن تستر كل عيب تسمعه، فهذا يدخل في جملة شكر هذه الأعضاء.

والشكر باللسان: إظهار الرضى عن الله تعالى، وهو مأمور به. قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: « التحدث بالنعم شكر، وتركها كفر » (٢).

وروي أن رجلين من الأنصار التقيا، فقال أحدهما لصاحبه: كيف أصبحت؟ فقال: الحمد لله. فقال النبي ﷺ: « قولوا هكذا »(٣).

وروي أن رجلًا سلم على عمر بن الخطاب رضي الله عنه، فرد عليه، ثم قال له عمر: كيف أصبحت؟ قال: أحمد الله. فقال عمر: ذاك الذي أردت.

وقد كان السلف يتساءلون، ومرادهم استخراج الشكر لله، فيكون الشاكر مطيعاً، والمستنطق مطيعاً.

وقمال أبو عبـد الرحمن الحبلي: إن الـرجل إذا سلم على الـرجل، وسـألـه كيف

البخاري (۱۱۳۰ و ٤٨٣٦) ومسلم (۲۸۱۹) والترسذي (٤١٢) والنسائي (۲۱۹/۳) وابن ماجه (۱٤۱۹) وابن حبان (۲۱۱) وأحمد (۲۰۱/۶).

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي الدنيا في الشكر بلفظ المصنف الحديث (١٠٨) بسند ضعيف وروى نحوه أبو داود (١٠٨) والنسائي (٥٣/٣) وأحمد (٢٢٤/٥) بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٢) عزاه في مجمع الزوائد (١٨٢/٨) إلى عبد الله بن أحمد بن حنبل (١٢١) وقال وأبو عبد الرحمن راويه عن الشعبي لم أعرفه وبقية رجاله ثقات. . والحديث رواه أيضاً أحمد (٢٧٨/٤) وابن أبي الدنيا في الشكر (٦٣).

 <sup>(</sup>٣) الحديث أورده في الإحياء لكن السائل هو رسول الله ﷺ. قال الحافظ العراقي في تخريج أحاديث الإحياء (٨٤/٤) رواه الطبراني في المعجم الكبير وفيه راشد بن سعد ضعفه الجمهور لسوء حفظه.

أصبحت؟ فقال له الآخر: أحمد الله إليك. قال: يقول الملك الذي عن يساره للذي عن يمينه: كيف تكتبها؟ قال: أكتبه من الحامدين. فكان أبو عبد الله إذا سئل كيف أصبحت؟ يقول: أحمد الله إليك، وإلى جميع خلقه.

#### فصل

اعلم أن فعل الشكر وترك الكفران، لا يتم إلا بمعرفة ما يحبه الله تعالى، إذ معنى الشكر استعمال نعمه في محابه، ومعنى الكفران نقيض ذلك، إما بشرك الاستعمال، أو استعماله فيما يكرهه.

ولتمييز ما يحبه الله فيما يكرهه مدركان.

أحدهما: السمع، ومستنده الآيات.

والثاني: بصيرة القلب، وهو النظر بعين الاعتبار، وهذا الأخير عسير عزيز، ولذلك أرسل الله تعالى الرسل، وسهل بهم الطرق على الخلق، ومعرفة ذلك تبنى على معرفة جميع أحكام الشرع في أفعال العباد، فمن لا يطلع على حكم الشرع في جميع أفعاله، لم يمكنه القيام بحق الشكر أصلاً.

وأما الثاني: وهو النظر بعين الاعتبار، فهو إدراك حكمة الله تعالى في كل موجود خلقه، إذ ما خلق الله تعالى شيئاً في العالم إلا وفيه حكمة، وتحت الحكمة مقصود، وذلك المقصود هو المحبوب. وتلك الحكمة منقسمة إلى جليّة وخفيّة:

أما الجلية، فكالعلم بأن الحكمة في خلق الشمس أن يحصل الليل والنهار، فيكون النهار معاشاً، والليل سباتاً، فتتيسر الحركة عند الإبصار، والسكون عند الاستتار، فهذا من جملة حكم الشمس، لا كل الحكمة فيها، وكذلك معرفة الحكمة في الغيم ونزول الأمطار.

وأما الحكمة في خلق الكواكب، فخفية لا يطلع عليها كل الخلق، وقد يطلعون على بعض ما فيها من الحكم، نحو كونها زينة للسماء، وجميع أجزاء العالم لا تخلو منه ذرة عن حكمة، وكذلك أعضاء الحيوان، منها ما تبين حكمته بياناً ظاهراً، كالعلم بأن العين للإبصار، واليد للبطش، والرجل للمشي.

فأما الأعضاء الباطنة، كالمرارة، والكلية والكبد، وآحاد العروق، والأعصاب وما فيها من التجاويف والرقة والغلظة، فلا يعرف الحكمة فيها كل الناس، والذين يعرفونها إنما يعرفون منها قدراً يسيراً بالنسبة إلى علم الله تعالى، فكل من استعمل شيئاً في جهة غير الجهة التي خلق لها ذلك الشيء على غير الوجه الذي أريد به، فقد كفر نعمة الله تعالى

فيه، فمن ضرب غيره بيده بغير حق، فقد كفر نعمة الله تعالى في اليد، لأنها خلقت ليدفع بها عن نفسه ما يؤذيه، ويتناول ما ينفعه، لا ليؤذي بها غيره، وكذلك العين إذا نظر بها إلى محرم، فقد كفر نعمتها ونعمة الشمس أيضاً، إذ الإبصار يتم بها، فالعين والشمس خلقتا ليبصر بهما ما ينفعه في دينه ودنياه، ويتقي بهما ما يضره فيهما.

واعلم أن المراد من خلق الخلق وخلق الدنيا وأسبابها، أن يستعين بها الخلق على الوصول إلى الله تعالى، ولا وصول إليه إلا بمحبته، والأنس به في الدنيا، والتجافي عن غرور الدنيا، ولا أنس إلا بدوام الذكر، ولا محبة إلا بالمعرفة الحاصلة بدوام الفكر، ولا يمكن الدوام على الذكر والفكر إلا بدوام البدن، ولا يبقى البدن إلا بالأرض والماء والهواء، ولا يتم ذلك إلا بخلق السماء والأرض وخلق جميع الأعضاء الباطنة والظاهرة، وكل ذلك لأجل البدن، والبدن مطية النفس، والراجع إلى الله هي النفس المطمئنة بطول العبادة والمعرفة، ولذلك قال الله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ اللَّهِ يَنْ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (١) فكل من استعمل شيئاً في غير طاعة الله، فقد كفر نعمة الله في جميع الأسباب التي لا بد منها، الإقدامه على تلك المعصية.

ولنذكر مثالاً واحداً للحكم الخفية التي ليست في غاية الخفاء، حتى يعتبر بها، ويعلم طريق الشكر والكفران على النعم، فنقول: من نعم الله تعالى خلق الدراهم والدنانير اللذين بهما قوام الدنيا، وهما حجران لا منفعة في أعيانهما، ولكن يضطر الخلق إليهما، من حيث أن كل إنسان يحتاج إلى أعيان كثيرة، في مطعمه، ومشربه، وملبسه، ومركبه، وسائر حاجاته، وقد يعجز عما يحتاج إليه، ويملك ما يستغني عنه، كمن يملك قدراً من الزعفران مثلاً، وهو يحتاج إلى جمل يركبه، وآخر يملك الجمل، وربما استغنى عنه، ويحتاج إلى الزعفران، فلا بد بينهما من معاوضة، ولا بد في مقدار العوض من تقدير، إذ لا يبذل صاحب الجمل جمله بكل مقدار من الزعفران، ولا مناسبة بين الزعفران والجمل، حتى يعطى مثله في الوزن والصورة.

وكذا من يشتري داراً بثياب، أو عبداً بخف، أو دقيقاً بحمار، فهذه الأشياء لا تناسب بينهما، فخلق الله تعالى الدراهم والدنانير، حاكمين ومتوسطين بين سائر الأموال، حتى تقدر بهما، فيقال: هذا الجمل يساوي مائة، وهذا القدر من الزعفران يساوي مائة، فحصل التساوي بينهما حينئذ، وإنما أمكن التعديل بينهما بالنقدين، إذ لا غرض في أعيانهما، فإنه لو كان في أعيانهما غرض لم ينتظم الأمر فخلقهما الله تعالى لتتداولهما الأيدي، ويكونا

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات، الآية: ٥٦.

حاكمين بين الأموال بالعدل، وجعلهما عزيزين في أنفسهما، ونسبتهما إلى سائر الأموال نسبة واحدة، فمن ملكهما، فكأنه ملك كل شيء.

إذا عرفت حكمتهما، فكل من عمل فيهما عملاً يخالف المقصود منهما، ولا يليق بحكمتهما، فد كفر نعمة الله فيهما، فمن كنزهما فقد أبطلهما وأبطل الحكمة فيهما، وكان كمن حبس الحاكم بين المسلمين في سجن يمتنع من الحكم بسببه، لأنه ضيعهما ومنع الأيدي من تداولهما ولما كان كثير من الخلق عاجزين عن قراءة الأسطر الإلهية المكتوبة على صفحات الموجودات بخط إلهي لا يدرك بعين البصر، بل بعين البصيرة، أخبرهم الله تعالى بكلام سمعوه بواسطة رسوله عليه السلام، فقال: ﴿ وَالَّذِينَ يَكْنِرُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَةَ وَلاَيْنِفُونَهَا فِي سَبِيلِ اللّهِ فَبَشِرَهُم بِعَذَابٍ أَلِيهِ ﴿ (۱).

وكل من اتخذ الدراهم والدنانير آنية، فقد كفر نعمة الله فيهما، لأنه أسوأ حالًا ممن كنزهما.

ومثال ذلك من استعمل حاكم البلد في الحياكة والكنس والأعمال التي يقوم بها أخس الناس، وذلك أن الحديد والنحاس والخزف وغيرها يقوم مقام الذهب والفضة في حفظ المائعات، ولا تكفي تلك الأعيان عنهما، ولا يقوم مقامهما فيما أريد بهما من كونهما قيم الأشياء، فمن لم تنكشف له هذه الحكمة بالرحمة الإلهية قيل له: «من شرب في إناه ذهب الأشياء، فإنما يجرجر في بطنه نار جهنم ه(١) وكذلك كل من عامل بالربا في الدراهم والدنانير، فقد أخرجهما عن مقصودهما، فهذا مثال لحكمة خفية من حكم النقدين.

فينبغي أن تعتبر شكر النعمة وكفرها بهذا المثـال في غيره من جميـع أمورك، في حركتك، وسكونك، ونطقك، وسكوتك في كل فصل صادر منك، إما شكراً أو عكسه، وهو الكفر، وبعض ذلك تصفه بالكراهة، وبعضه بالحظر.

ومن ذلك أن الله تعالى خلق لك يدين، وجعل إحداهما أقوى من الأخرى، فاستحقت بمزيد القوة رجحاناً وشرفاً على الأخرى، وقد أحوجك من أعطاك اليدين إلى أعمال، بعضها شريفة، كأخذ المصحف، وبعضها خسيسة، كإزالة النجاسة، فإذا أخذت المصحف باليسار، وأزلت النجاسة، فقد عكست المقصود، وخصصت الشريف بما هو خسيس، فظلمته.

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ٣٤.

 <sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲۰۶۵) وبدون ذكر الذهب رواه البخاري (۵۳۱۱) ومسلم ومالك (۲ /۹۲۶ ـ ۹۲۵) وابن
 ماجه (۳٤۱۳).

وكذلك في الرجلين، إذا ابتدأت باليسرى في لبس الخف، فقد ظلمت اليمني، لأن الخف وقاية للرجل، وقس على ذلك.

وكذلك نقول: من كسر غصناً من شجرة لغير حاجة مهمة وغرض صحيح، فقد خالف الحكمة في خلق الأشجار، لأنها خلقت للمنفعة بها، فإن كان كسره لغرض صحيح، فلا بأس، وإن فعل ذلك في ملك غيره، فهو ظالم، وإن كان محتاجاً، إلا أن يأذن صاحبه.

# فصــل في بيان النعم وحقيقتها وأقسامها

اعلم أن كــل مطلوب يسمى نعمة، ولكن النعمة في الحقيقة هي السعادة الأخروية، وتسمية ما عداها نعمة تجوزُ، والأمور كلها بالإضافة إلينا تنقسم أربعة أقسام:

أحدها: ما هو نافع في الدنيا والآخرة جميعاً، كالعلم، وحسن الخلق، وهو النعمة الحقيقية.

الثاني: ما هو ضارٌّ فيهما جميعاً، وهو البلاء حقيقة.

القسم الثالث: ما ينفع في الحال، ويضر في المآل، كالتلذذ، واتباع الشهوات، فهو بلاء عند ذوي الأبصار، والجاهل يظنه نعمة.

ومثاله: الجائع إذا وجد عسلًا فيه سم، فإنه يعده نعمة إن كان جاهلًا، فإذا علم ذلك عده بلاة.

القسم الرابع: الضارُّ في الحال، النافع في المآل، وهو نعمة عند ذوي الألباب، بلاء عند الجهال.

ومثاله: الدواء الشنيع مذاقه في الحال، الشافي في المال من الأسقام، فالصبي المجاهل، إذا كلف شربه ظنه بلاء، والعاقل يعده نعمة، وكذلك إذا احتاج الصبي إلى الحجامة، فإن الأب يدعوه إليها ويأمره بها، لما يلحظ في عاقبتها من الشفاء، والأم تمنعه من ذلك لفرط حبها وشفقتها، لكونها جاهلة بالمصلحة في ذلك، فالصبي يتقلد منة أمه بجهله، ويأنس إليها دون أبيه، ويقدر أباه عدواً، ولو عقل لعلم أن الأم هي العدو الباطن في صورة صديق، لأن منعها إياه من الحجامة يسوقه إلى أمراض ألمها أشد من ألم الحجامة، فالصديق الجاهل شر من العدو العاقل، وكل إنسان صديق نفسه، ولكن النفس صديق جاهل، فلذلك تعمل به مالا يعمل العدو.

## فصــل في بيان كثرة نعم الله تعالى وتسلسلها وخروجها عن الحصر والإحصاء

اعلم أن النعم تنقسم إلى ما هو غاية مطلوبة لذاتها، وإلى ما هو مطلوب لأجل الغاية.

أما الغاية، فهي سعادة الآخرة، ويرجع حاصلها إلى أربعة أمور: بقاء لا فناء له، وسرور لا غم فيه، وعلم لا جهل معه، وغنى لا فقر بعده، وهي السعادة الحقيقية.

وأما القسم الثاني: فهو الوسائل إلى السعادة المذكورة، وهي أربعة أقسام:

أعلاها: فضائل النفس، كالإيمان، وحسن الخلق.

الثاني: فضائل البدن، من القوة والصحة ونحوهما.

الثالث: النعم المطيقة بالبدن، من المال والجاه والأهل.

الرابع: الأسباب التي جمع بينها وبين ما يناسب الفضائل، من الهداية والإرشاد، والتأييد، وكل هذه نعم عظيمة.

فإن قيل: ما وجه الحاجة لطريق الآخرة إلى النعم الخارجة في المال والجاه ونحوهما؟.

قلنا: هذه الأشياء جارية مجرى الجناح المباح، والآلة المستعملة للمقصود.

أما المال، فإن طالب العلم إذا لم تكن معه كفاية، كان كساع إلى الهيجاء بغير سلاح، ولأنه يبقى مستغرق الأوقات في طلب القوت، فيشغله عن تحصيل العلم، وعن الذكر، والفكر، ونحو ذلك.

وأما الجاه فيه، فيدفع الإنسان عن نفسه الذل والضيم، ولا ينفك عن عدو يؤذيه، وظالم يهوش عليه، فيشغل قلبه، وقلبه رأس ماله. وإنما تدفع هذه الشواغل بالعز والجاه.

وأما الصحة والقوة وطول العمـر ونحوهـا، فهي نعم، إذ لا يتم علم ولا عمل إلا . بذلك.

وقد قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم: « نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس: الصحة، والفراغ »(١).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٤١٢) وأحمد (٢٥٨/١) وابن المبارك في الزهد (١) والترمذي (٣٠٠٤) وابن ماجه (٤١٧٠).

ولما سئل: من خير الناس؟ قال: « من طال عمره وحسن همله »(¹).

وأما المال والجاه، وإن كانا تعملين، فقد ذكرنا ما فيهما من الأفات فيما تقدم، وأنهما ليسا بمذمومين على الإطلاق.

وأما الهداية والرشد والتسديد والتأييد، فلا خفاء في كونها من أعظم النعم، فلا يستغنى أحد عن الحاجة إلى التوفيق، ولذلك قيل:

إذا لم يكن عبون من الله لسلفتى فسأكشر منا يجني عليمه اجتهاده

#### قصــل

واعلم أنا قد ذكرنا جملة من النعم، وجعلنا صحة البدن نعمة واحدة من النعم الواقعة في الرتبة الثانية، فلو أردنا أن نستقصي الأسباب التي بها تمت هذه النعمة، لم نقدر عليها، ولكن الأكل أحد أسباب الصحة، فلنذكر شيئاً من الأسباب التي يتم بها الأكل على سبيل الاستقصاء، فنقول: من جملة نعم الله عليك أن خلق لك آلة الإحساس، وآلة الحركة في طلب الغذاء، فانظر إلى ترتيب حكمة الله تعالى في الحواس الخمس، التي هي آلة للإدراك.

فأولهما: حاسة اللمس، وهو أول حس يخلق للحيوان، وأنقص درجات الحس أن يحس بما يلاصقه، فإن الإحساس بما يبعد منه أتم لا محالة، فافتقرت إلى حس تدرك به ما بعد عنك، فخلق لك الشم تدرك به الرائحة من بعد، ولكن لا تدري من أي ناحية جاءت الرائحة، فتحتاج أن تطوف كثيراً حتى تعثر على الذي شممت رائحته، وربما لم تعثر، فخلق لك البصر لتدرك به ما بعد عنك، وتدرك جهته فتقصدها بعينها، إلا أنه لو لم يخلق لك إلا هذا لكنت ناقصاً، إذ لا تدرك بذلك ما وراء الجدار والحجاب، فربما قصدك عدو بينك وبينه حجاب، وقرب منك قبل أن يكشف الحجاب، فتعجز عن الهرب، فخلق لك السمع حتى تدرك به الأصوات من وراء الحجرات عند جريان الحركات، ولا يكفي ذلك، لو لم يكن لك حس الذوق، إذ به تعلم ما يوافقك وما يضرك، بخلاف الشجرة، فإنه يصب في أصلها كل مائع، ولا ذوق لها فتجذبه، وربما يكون ذلك سبب جفافها، ثم أكرمك الله يضر في المآل، وبه تدرك طبخ الأطعمة وتأليفها وإعداد أسبابها، فتنتفع به في الأكل الذي يضر في المآل، وبه تدرك طبخ الأطعمة وتأليفها وإعداد أسبابها، فتنتفع به في الأكل الذي عو سبب صحتك، وهو أدنى فوائد العقل، والحكمة الكبرى فيه معرفة الله تعالى، وما ذكرنا

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٣٣٠) وقال حسن صحيح وأحمد (١٨٨/٤ ـ ١٩٠).

من الحواس الخمس الظاهرة، فهي بعض الإدراكات. ولا تظن أننا استوفينا شيئاً من ذلك، فإن البصر واحد من الحواس، والعين آلة له، وقد ركبت العين من عشر طبقات مختلفة: بعضها رطوبات، وبعضها أغشية مختلفة، لكل واحدة من الطبقات العشر، صفة، وصورة، وشكل، وهيئة، وتدبير، وتركيب، لو اختلت طبقة واحدة منها أو صفة واحدة، لاختل البصر، وعجز عنه الأطباء كلهم، فهذا في حس واحد، وقس حاسة السمع وسائر الحواس، ولا يمكن أن يستوفى ذلك في مجلدات، فكيف ظنك بجميع البدن؟!.

ثم انظر بعد ذلك في خلق الإرادة والقدرة، وآلات الحركة من أصناف النعم، وذلك أنه لو خلق لك البصر حتى تدرك به الطعام، ولم يخلق لك في الطبع شوق إليه وشهوة تستحثك على الحركة، لكان البصر معطلًا، فكم من مريض يرى الطعام وهو أنفع الأشياء له، ولا يقدر على تناوله لسقوط شهوته، فخلق لك الله شهوة الطعام وسلطها عليك، كالمتقاضى الذي يضطرك إلى تناول الغداء.

ثم هذه الشهوة لو لم تسكن عند أخذ مقدار الحاجة من الطعام، لأسرفت وأهلكت نفسك، فخلق الله الكراهة عند الشبع لتترك الأكل بها، وكذلك القول في شهوة الوقاع لحكمة بقاء النسل.

ثم خلق لك الأعضاء التي هي آلات الحركة في تناول الغذاء وغيره، منها اليدان، وهما مشتملتان على مفاصل كثيرة لتتحرك في الجهات وتمتد وتنثني، ولا تكون كخشبة منصوبة.

ثم جعل رأس اليد عريضاً، وهو الكتف، وقسمه خمسة أقسام، وهي الأصابع، وجعلها مختلفة في الطول والقصر، ووضعها في صفين، بحيث يكون الإبهام في جانب، ويدور على الأصابع البواقي، ولو كانت مجتمعة متراكمة، لم يحصل تمام الغرض، ثم خلق لها أظافراً، وأسند إليها رؤوس الأصابع لتقوى بها، ولتلتقط بها بعض الأشياء الدقيقة التي لا تحويها الأصابع، ثم هب أنك أخذت الطعام باليد، فلا يكفيك حتى يصل إلى باطنك، فجعل لك الفم واللحيين، خلقهما من عظمين، وركب فيهما الأسنان، وقسمها بحسب ما يحتاج إليه الطعام، فبعضها قواطع كالرباعيات، وبعضها يصلح للكسر كالأنباب، وبعضها طواحن كالأضراس. وجعل اللحي الأسفل متحركاً حركة دورية، واللحي الأعلى المعنى التي هي صنع الله سبحانه وتعالى، فإنه يدور المحبر الأسفل ويدور الأعلى، إلا هذه الرحى التي هي صنع الله سبحانه وتعالى، فإنه يدور منها الأسفل على الأعلى، إذ لو دار الأعلى خوطر بالأعضاء الشريفة التي يحتوي عليها.

ثم انظر كيف أنعم الله عليك بخلق اللسان، فإنـه يطوف في جـوانب الفم، ويرد

الطعام من الوسط إلى الأسنان بحسب الحاجة، كالمجرفة التي ترد الطعام إلى الرحى، هذا مع ما فيه من عجائب قوة النطق.

ثم هب أنك قطعت الطعام وعجنته وهو يابس، فما تقدر على الابتلاع إلا بأن ينزلق إلى الحلق بنوع رطوبة.

فانظر كيف خلق الله تعالى تحت اللسان عيناً يفيض منها اللعـاب، وينصب بقدر الحاجة حتى ينعجن به الطعام.

ثم هذا الطعام المطحون المعجون من يوصله إلى المعدة وهو في الفم، فإنه لا يمكن إيصاله باليد، فهيأ الله تعالى المريء والحنجرة، وجعل رأسها طبقات ينفتح لأخذ الطعام، ثم ينطبق وينضغط حتى يقلب الطعام، فيهوي في دهليز المريء إلى المعدة، فإذا ورد الطعام إلى المعدة وهو خيز وفاكهة مقطعة، فلا يصلح أن يصير لحماً وعظماً ودماً على هذه الهيئة حتى يطبخ طبخاً تاماً، فجعل الله المعدة على هيئة قدر يقع فيها الطعام، فتحتوي عليه وتغلق عليه الأبواب، وينضج بالحرارة التي تتعدى إليها من الأعضاء الأربعة، وهي الكبد من جانبها الأيمن، والطحال من جانبها الأيسر، والثرب من أمامها، ولحم الصلب من خلفها، فينضج الطعام ويصير مائعاً متشابهاً يصلح للنفوذ في تجاويف العروق، ثم ينصب الطعام من العروق إلى الكبد، فيستقر فيها ريثما يصلح له نضج آخر.

ثم يتفرق في الأعضاء ويبقى منه ثفل ثم يندفع.

ولو استوفينا الكلام في ذلك لطال.

وفي الأدمي من العضلات والعروق مالا يحصى، مختلف بالصغر والكبر والمدقة والغلظ ولا شيء منها إلا وفيه حكمة، وكل ذلك من الله سبحانه، ولو سكن من جملتها عرق متحرك، أو تحرك عرق ساكن، لهلكت يا مسكين.

فانظر إلى نعم الله تعالى عليك، لتقوى على الشكر، فإنك لا تعرف من نعمة الله تعالى إلا نعمة الأكل، وهي أخسها، ثم لا تعرف منها إلا أنك تجوع فتأكل، والبهيمة أيضاً تعرف أنها تجوع وتأكل، وتتعب فتنام، وتشتهي فتجامع، وإذا لم تعرف أنت من نفسك إلا ما يعرف الحمار، فكيف تقوم بشكر الله تعالى؟ وهذا الذي رمزنا إليه على الإيجاز قطرة من بحر من نعم الله تعالى، فقس على ذلك.

وجملة ما عرفنا وعرفه الخلق كلهم من نعم الله تعالى بالإضافة إلى مالم يعرفوه، أقل

من قطرة في بحر. قال الله تعالى: ﴿ وَإِن نَعَتُدُواْنِعْمَتَاللَّهِ لَاتَّحْصُوهَا ۚ ﴾(١).

#### نصل

واعلم أن الأطعمة كثيرة مختلفة، ولله تعالى في خلقها عجائب لا تحصى. وهي تنقسم إلى أغذية وأدوية وفواكه وغيرها:

فنتكلم على بعض الأغذية، فنقول، إذا كان عندك شيء من الحنطة، فلو أكلتها لفنيت وبقيت جاثعاً، فما أحوجك إلى عمل ينمي به حب الحنطة ويتضاعف، حتى يفي بتمام حاجتك، وهو زرعها، وهو أن تجعلها في أرض فيها ماء يمتزج ماؤها بالأرض فيصير طيناً، ثم لا يكفي الماء والتراب، إذ لو تركت في الأرض ندية صلبة، لم تنبت، لفقد الهواء، فيحتاج إلى تركها في أرض متخلخلة يتغلغل الهواء فيها، ثم الهواء لا يتحرك إليها بنفسه، فيحتاج إلى ربح تحرك الهواء، وتصرفه بقهر على الأرض، حتى ينفذ فيها، ثم كل ذلك لا يغني، فيحتاج إلى حرارة الربع والصيف، فإنه لو كان في البرد المفرط لم ينبت.

ثم انظر إلى الماء الذي تحتاج إليه هذه الزراعة كيف خلقه الله تعالى؟ فجر العيون وأجرى منها الأنهار، ولما كان بعض الأرض مرتفعاً لا يناله الماء، أرسل إليها الغيوم، وسلط عليها الرياح لتسوقها بإذنه إلى أقطار العالم، وهي سحب ثقال، ثم يرسله على الأرض مدراراً في وقت الحاجة.

وانظر كيف خلق الله الجبال حافظة للماء، تنفجر منها العيون تدريجاً، فلو خرجت دفعة واحدة لغرقت البلاد وهلك الزرع وغيره.

وانظر كيف سخر الشمس وخلقها، مع بعدها عن الأرض، مسخنة لها في وقت دون وقت، ليحصل البرد عند الحاجة إليه، والحر عند الحاجة إليه.

وخلق القمر وجعل من خاصيته الترطيب، كما جعل من خاصية الشمس التسخين فهو ينضج الفواكه بتقدير الحكيم الخبير، وكل كوكب خلق في السماء، فهو مسخر لنوع فائدة، كما سخرت الشمس والقمر. ولا يخلو كل واحد منها عن حكم كثيرة لا تفي قوة البشر بإحصائها، وكذلك الشمس والقمر. فيهما حكم آخر غير ما ذكرنا لا تحصى.

ولما كانت كل الأطعمة لا توجد في كل مكان، سخر الله تعالى التجار، وسلط عليهم

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم، الآية: ٣٤. وسورة النحل، الآية: ١٧.

الحرص على جمع المال، مع أنه لا يغنيهم في غالب الأمر شيء، بل يجمعون الأموال، فإما أن تغرق بها السفن أو تنتهبها قطاع الطرق، أو يموتون في بعض البلاد، فتأخذها السلاطين. وأحسن أحوالهم أن يأخذ ورثتهم، وهم أشد أعدائهم لو عرفوا. فانظر كيف سلط الله عليهم الأمل والغفلة، حتى يقاسوا الشدائد في طلب الربح في ركوب البحار، وركوب الأخطار، فيحملون الأطعمة وأنواع الحواثج من أقصى الشرق والغرب إليك.

واعلم أن الخلق لم يقصروا عن شكر النعمة إلا للجهل والغفلة، فإنهم منعوا بذلك عن معرفة النعم، ولا يتصور شكر النعمة إلا بعد معرفتها، ثم إن عرفوا نعمة ظنوا أن الشكر عليها أن يقول أحدهم بلسانه: الحمد لله، والشكر لله، ولم يعرفوا أن معنى الشكر أن تستعمل النعمة في إتمام الحكمة التي أريدت بها، وهي طاعة الله تعالى.

أما الغفلة عن النعم فلها أسباب:

أحدها: أن الناس لجهلهم لا يعدون ما يعم الخلق في جميع أحوالهم نعمة ، فلذلك لا يشكرون على جملة مما ذكرناه من النعم ، لأنها عامة للخلق ، مبذولة لهم في جميع أحوالهم ، فلا يرى واحد منهم اختصاصاً به ، فلا يعده نعمة ، فلا تراهم يشكرون الله على روح الهواء ، ولو أخذ بمخنقهم لحظة حتى انقطع الهواء عنهم ماتوا ، ولو حبسوا في حمام أو بئر ماتوا غماً ، فإن ابتلي أحدهم بشيء من ذلك ثم نجا ، قدر ذلك نعمة يشكر الله عليها ، وهذا غاية الجهل ، إذ صار شكرهم موقوفاً على أن تسلب عنهم النعمة ، ثم ترد إليهم في بعض الأحوال ، فالنعم في جميع الأحوال أولى بالشكر ، فلا ترى البصير يشكر صحة البصر بعض الأحوال ، فإذا أعيد بصره أحس بالنعمة وشكرها حينئذ وعدها نعمة ، وهو مثل عبد السوء يضرب دائماً ، فإذا أعيد بصره أحس بالنعمة وشكرها حينئذ وعدها نعمة ، وهو مثل عبد السوء يضرب دائماً ، فإذا ترك ضربه ساعة ، شكر وتقلد ذلك منة ، وإن ترك ضربه أصلاً ، غلبه البطر وترك الشكر ، فصار الناس لا يشكرون إلا على المآل الذي يطرق الاختصاص إليه من حيث الكثرة والقلة ، وينسون جميع نعم الله تعالى عليهم .

كما روي أن بعضهم شكا فقره إلى بعض أرباب البصيرة، وأظهر شدة اغتمامه بذلك، فقال له: أيسرك أنك أعمى ولك عشرة آلاف درهم؟ قال: لا. قال: أيسرك أنك أحرس ولك عشرة آلاف درهم؟ قال: لا. قال: أيسرك أنك أقطع اليدين والرجلين ولك عشرون ألفاً؟ قال: لا. قال: أيسرك أنك مجنون ولك عشرة آلاف؟ قال: لا. قال: أما تستحى أن تشكو مولاك وله عندك عروض بخمسين ألفاً.

وحكي عن بعض الفقراء أنه اشتد به الفقر حتى ضاق به ذرعاً، فرأى في المنام كأن قائلًا يقول له: أتود أنا أنسيناك سورة الأنعام ولك ألف دينار؟ قال: لا قال: فسورة هود؟

قال: لا. قال: فسورة يوسف؟ قال: لا قال: فمعك قيمة مائة ألف دينار وأنت تشكو؟! فأصبح وقد سرى عنه.

ودخل ابن السماك على الرشيد في عظة، فبكى ثم دعا بماء في قدح فقال: يا أمير المؤمنين! لو منعت هذه الشربة إلا بالدنيا وما فيها، أكنت تفديها بها؟ قال: نعم. قال: فاشرب رياً، بارك الله فيك. فلما شرب. قال له: يا أمير المؤمنين: أرأيت لو منعت إخراج هذه الشربة منك إلا بالدنيا وما فيها، أكنت تفتدى ذلك؟ قال: نعم.

قال: فما تصنع بشيء شربة ماء خير منه! وهذا يبين أن نعمة الله تعالى على العبد في شربة ماء عند العطش أعظم من ملك الأرض، ثم تسهيل خروج الحدث من أعظم النعم، وهذه إشارة وجيزة إلى النعم الخاصة.

اعلم أن ما من عبد إلا إذا أمعن النظر رأى عليه من نعم الله نعماً كثيرة لا يشاركه فيها عموم الناس، بل قد يشاركه في ذلك كثير منهم، من ذلك العقل، فما من عبد إلا وهو راض عن الله سبحانه في عقله، يعتقد أنه أعقل الناس، وقلما يسأل الله العقل، وإذا كان ذلك أعتقاده، فيجب عليه أن يشكر الله تعالى على ذلك.

ومن ذلك الخلق، فإنه ما من عبد إلا ويرى من غيره عيوباً يكرهها، وأخلاقاً يذمها، ويرى نفسه بريئاً منها، فينبغي أن يشكر الله تعالى على ذلك، حيث أحسن خلقه وابتلى غيره.

ومن ذلك أن ما من أحد إلا وهو يعرف من بواطن أمور نفسه وخفايا أركانها ما هو منفرد به، ولو كشف الغطاء عنه حتى اطلع عليه أحد من الخلق لا فتضح، فكيف لو اطلع الناس كافة؟ فلم لا يشكر الله بستر الجميل على مساويه، حيث أظهر الجميل وستر القبيح، ولننزل إلى طبقة أعم من هذا القبيل، فنقول: ما من عبد إلا وقد رزقه الله تعالى في صورته، أو أخلاقه، أو صفاته، أو أهله، أو ولده، أو مسكنه، أو بلده، أو رفيقه، أو أقاربه، أو جاهه، أو سائر محابه، أموراً، لو سلب ذلك وأعطي ما خصص به من ذلك غيره، لكان لا يرضى به، وذلك مثل أن جعله مؤمناً لا كافراً، وحياً لا جماداً، وإنساناً لا بهيمة، وذكراً لا يرشى، وصحيحاً لا مريضاً، وسليماً لا معيباً، فإن كل هذه خصائص.

فإن كان لا يرى أن يبدل حاله بحال غيره، مثل أن لا يعرف شخصاً يرتضي لنفسه حاله بدلاً عن حال نفسه، إما على الجملة، أو في أمر خاص، فإن لله عليه نعماً ليست له على أحد من عباده سواه، وإن كان يرى أنه يبدل حال نفسه يحال بعضهم دون بعض، فلينظر إلى عدد المغبوطين عنده، فإنه يراهم عنده لا محالة أقل من غيرهم، فيكون من دونه

في الحال أكثر بكثير ممن فوقه، فما باله ينظر إلى من فوقه ولا ينظر إلى من دونه؟! .

وفي «الصحيحين»(١) عن أبي هريرة رضي الله عنه، قال: قال رسول الله ﷺ: « إذا نظر أحدكم إلى من فضل عليه في المال والخلق، فلينظر إلى من هو أسفل منه ممن فضل عليه ». وقد رواه الترمذي بلفظ آخر: « أنظروا إلى من هو أسفل منكم، ولا تنظروا إلى من فوتكم، فإنه أجدر أن لا تزدروا نعمة الله عليكم »(٢).

فإن من اعتبر حال نفسه، وفتش على ما خص به، وجد لله تعالى عليه نعماً كثيرة، لا سيما من خص الإيمان، والقرآن، والعلم، والسنة، ثم الفراغ، والصحة والأمن، وغير ذلك.

وقد روي في بعض الأحاديث «من قرأ القرآن فهو غني». وفي لفظ: «القرآن غنى لا فقر بعده، ولا غنى دونه» (٣٠). وفي حديث آخر: «من أصبح آمناً في سربه معافى في بدنه، وعنده قوت يومه، فكأنما حيزت الدنيا له بحذافيرها (٤٠).

#### وقال بعضهم:

إذا ما القوت يأتي لك في الصحة والأمن وأصبحت أخما حزن فلا فارقك الحزن فإن قيل: فما علاج القلوب الغافلة عن شكر نعم الله تعالى؟.

فالجواب: أما القلوب المبصرة، فتتأمل ما رمز إليه من أصناف نعم الله عزَّ وجل، وأما القلوب البليدة التي لا تعد النعمة نعمة، إلا إذا نزل بها البلاء، فسبيل صاحبها أن ينظر أبداً إلى من دونه، ويفعل ما كان يفعله بعض القدماء، فإنه كان يحضر دار المرضى ليشاهد أنواع البلاء عليهم، ثم يتأمل صحته وسلامته، ويشاهد الجناة الذين يقتلون، وتقطع أيديهم وأرجلهم ويعذبون، فيشكر الله على سلامته من تلك العقوبات، ويحضر المقابر، فيعلم أن أحب الأشياء إلى الموتى أن يردوا إلى الدنيا، ليتدارك من عصا عصيانه، وليزيد في الطاعة

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦١٢٥) ومسلم (٢٩٦٣).

<sup>(</sup>٢) هذه رواية لمسلم (٢٩٦٣) ورواه الترمذي (٢٥١٥).

<sup>(</sup>٣) رواه القضاعي (٢٧٦) والخطيب في تاريخ بغداد (٦/١٣) وفيه يزيد الرقاشي وهو ضعيف. وعزاه الحافظ العراقي في تخريج الإحياء (٤/٥/١) إلى الطبراني أيضاً من حديث أنس بسند ضعيف وعزاه السيوطي في الجامع الصغير (٦١٨٣) إلى أبي معين ومحمد بن نصر.

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي (٣٣٤٧) وابن ماجه (٤١٤١) والبخاري في «الأدب المفرد» (٣٠٠) وقال الترمذي هذا حديث حسن غريب.

من أطاع، فإن يوم القيامة يوم التغابن، فإذا شاهد المقابر، وعلم أحب الأشياء إليهم، فليصرف بقية عمره في طاعة الله تعالى وشكره في الإمهال، بأن يصرف العمر إلى ما خلق لأجله، وهو التزود للآخرة.

ومما ينبغي أن تعالج به القلوب البعيدة عن الشكر أن يعرف أن النعمة إذا لم تشكر زالت.

كان الفضيل رحمه الله تعالى يقول: عليكم بمداواة الشكر على النعم، فقل نعمة زالت عن قوم فعادت إليهم.

#### فصل في بيان اجتماع الصبر والشكر على وجه واحد

لعلك تقول: قد ذكرت أن لله تعالى في كل موجود نعمة، وهذا يشير إلى أن البلاء لا وجود له أصلاً، فما معنى الصبر، وإن كان البلاء موجوداً، فما معنى الشكر على البلاء؟ وكيف يجتمع الصبر والشكر؟! فإن الصبر يستدعي ألماً، والشكر يستدعي فرحاً، وهما متضادان، فاعلم أن البلاء موجود، كما أن النعمة موجودة، وأنه ليس كل بلاء يؤمر بالصبر عليه، مثل الكفر، فإنه بلاء، ولا معنى للصبر عليه، وكذا المعاصي، إلا أن الكافر لا يعلم أن كفره بلاء، فيكون كمن به علة وهو لا يتألم بها بسبب غشيته، والعاصي يعرف عصيانه، فعليه ترك المعصية، وكل بلاء يقدر الإنسان دفعه لا يؤمر بالصبر عليه، فلو ترك شرب الماء مع العطش حتى عظم ألمه، لم يؤمر على ذلك، بل يؤمر بإزالة الألم، وإنما يكون الصبر على ألم ليس إلى العبد إزالته، فإذن يرجع الصبر في الدنيا إلى ماليس ببلاء مطلق، بل يجوز أن يكون نعمة من وجه، فلذلك يتصور أن يجتمع عليه وظيفة الشكر ووظيفة الصبر، يجوز أن يكون نعمة من وجه، فلذلك يتصور أن يجتمع عليه وظيفة الشكر ووظيفة الصبر، إفن الغنى مثلاً يجوز أن يصير سبب هلاك الإنسان، حتى يقصد قتله بسبب ماله، والصحة أيضاً كذلك، فما من نعمة من نعم الدنيا إلا ويجوز أن تصير بلاء، وقد يكون على العبد في بعض الأمور بلاء وفيه نعمة .

مثال ذلك، جهل الإنسان بأجله، فإنه نعمة عليه، إذ لو عرفه تنغص عليه العيش، وطال بذلك غمه، وكذلك جهله بما يضمره بعض الناس له، إذ لو اطلع عليه، لطال ألمه وحقده وحسده واشتغاله بالانتقام، وكذلك جهله بالصفات المذمومة من غيره، إذ لو عرف منه ذلك، أبغضه وآذاه، فكان ذلك وبالاً عليه.

ومن ذلك إبهام القيامة، وليلة القدر، وساعة الجمعة، وكل ذلك نعمة، لأن الجهل

يوفر الدواعي على الطلب والاجتهاد، فهذه وجوه نعم الله تعالى في الجهل، فكيف في العلم؟!.

وقد قلنا: إن لله سبحانه في كل موجود نعمة، حتى إن الآلام قد تكون نعمة في حق المتألم، وقد تكون نعمة في حق غيره، كألم الكفار في النار في الآخرة، فإنه نعمة في حق أهل الجنة، إذ لو لم يعذب قوم، ما عرف المتنعمون قدر نعيمهم، وإنما يتضاعف فرح أهل الجنة إذا ذكروا ألم أهل النار، ألا ترى أن أهل الدنيا لا يشتد فرحهم بنور الشمس، مع شدة حاجتهم إليها من جهة أنها عامة مبذولة، ولا بالنظر إلى زينة السماء، وهي أحسن من كل نبت، لأنها عامة، فلذلك لم يشعروا بها، ولم يفرحوا بسببها، فإذا صح قولنا: إن الله تعالى لم يخلق شيئاً إلا وفيه حكمة ونعمة، إما على جميع العباد، أو على بعضهم، ففي خلق الله تعالى البلاء نعمة أيضاً، إما على المبتلى، أو على غيره، فيجتمع على العبد وظيفة الشكر والصبر في كل حالة لا توصف بأنها بلاء مطلق، ولا نعمة مطلقة، فإن الإنسان قد يفرح بالشيء الواحد من وجه، ويغنم به من وجه، فيكون الصبر من حيث الاغتمام، والشكر من حيث الفرح.

واعلم أن في كل فقر، ومرض وخوف، وبلاء في الدنيا، خمسة أشياء ينبغي أن يفرح العاقل بها، ويشكر عليها:

أحدها: أن كل مصيبة ومرض يتصور أن يكون عليه أكثر منها، لأن مقدورات الله تعالى لا تتناها، فلو أضعفها الله عزَّ وجل على العبد، فما كان يمنعه؟ فليشكر إذ لم يكن أعظم.

الثاني: أن المصيبة لم تكن في الدين.

قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: ما ابتليت ببلاء إلا كان لله تعالى عليُّ فيه أربع نعم:

إذ لم يكن في ديني، وإذ لم يكن أعظم، وإذ لم أحرم الرضى به، وإذ أرجو الثواب عليه.

قال رجل لسهل بن عبد الله: دخل اللص بيتي وأخذ متاعي، فقال: اشكر الله تعالى، لو دخل الشيطان قلبك فأفسد إيمانك، ماذا كنت تصنع؟ ومن استحق أن يضربك مـائة صوت، فاقتصر على عشرة، فهو مستحق للشكر.

الثالث: أن ما من عقوبة إلا كان يتصور أن تؤخر إلى الأخرة، ومصائب الدنيا يتسلى عنها فتخف، ومصيبة الأخرة دائمة، وإن لم تدم، فلا سبيل إلى تخفيفها، ومن عجلت

عقوبته في الدنيا لم يعاقب ثانياً، كذا ورد في الحديث عن النبي ﷺ (١).

وفي «صحيح مسلم»: إن كل ما يصاب به المسلم يكون كفارة له، حتى النكبة ينكبها، والشوكة يشاكها(٧).

الرابع: أن هذه المصيبة كانت مكتوبة عليه في أم الكتاب، ولم يكن بد من وصولها إليه، فقد وصلت واستراح منها، فهي نعمة.

الخامس: أن ثوابها أكثر منها، فإن مصائب الدنيا طرق إلى الأخرة، كما يكون لمنع من أسباب اللعب نعمة في حق الصبي، فإنه لو خلي واللعب، لكان يمنعه ذلك من العلم والأدب فكان يخسر طول عمره، وكذلك المال والأهل والأقارب والأعضاء، قد تكون سبباً لهلاكه، فالملحدون غداً يتمنون أن لو كانوا مجانين وصبياناً، ولم يتصرفوا بعقولهم في دين الله تعالى، فما من شيء من هذه الأسباب يوجد من العبد، إلا ويتصور أن يكون له في ذلك خيرة دينية، فعليه أن يحسن الظن بالله عز وجل، ويقدر الخيرة فيما أصابه ويشكر الله تعالى عليه، فإن حكمة الله تعالى واسعة، وهو أعلم بمصالح العباد منهم، وغداً يشكره العباد على اللاء إذا رأوا ثوابه، كما يشكر الصبي بعد البلوغ أستاذه وأباه على ضربه وتأديبه، إذ رأى ثمرة ما استفاد من التأديب.

والبلاء تأديب من الله تعالى، ولطفه بعباده أتم وأوفى من عناية الأباء بالأولاد.

وفي الحديث: «لا يقضي الله للمؤمن قضاء إلا كان خيراً له»(٣). وأيضاً، فاعلم أن رأس الخطايا المهلكة حب الدنيا، ورأس أسباب النجاة التجافي بالقلب عنها، ومواتاة النعم على وفق المراد من غير امتزاج ببلاء ومصيبة تورث طمأنينة القلب إلى الدنيا والأنس بها، فإذا كثرت المصائب انزعج القلب عن الدنيا ولم يكن إليها، فصارت سجناً له، فكانت نجاته منها غاية المراد كخلاص المسجون من السجن.

وأما التألم فهو ضروري وذلك يضاهي فرحك بمن يحجمك أو يسقيك دواء نافعاً بلا أجر، فإنك تتألم وتفرح، فتصبر على الألم، وتشكر على سبب الفرح، فمن عرف هذا، تصور منه أن يشكر على البلاء، ومن لا يؤمن أن ثواب المصيبة أكثر منها لم يتصور منه الشكر على المصيبة.

 <sup>(</sup>۱) كما روى الترمذي (۲٦٢٨) وقال حديث حسن غريب من حديث علي رضي الله عنه.
 (۲) هذا حديث متفق عليه رواه البخاري (۵۳۱۷) ومسلم (۲۵۷۲).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٩٩٩) وأحمد (٣٣٢/٤) والدارمي (٣١٨/٢) وابن حبان (٢٨٩٦).

وقد روي أن أعرابياً عزى ابن عباس رضى الله عنه بأبيه فقال:

اصبر نكن بك صابرين فإنما صبر الرعية عند صبر الراس خير منك للعباس خير منك للعباس

فقال ابن عباس رضي الله عنهما: ما عزاني أحد أحسن من تعزيته. وقد سبق ذكر أنواع البلاء، وثواب الصبر عليها.

فإن قال قائل: الأخبار الواردة في فضل الصبر تدل على أن البلاء في الدنيا خير من النعيم، فهل لنا أن نسأل الله عز وجل البلاء؟.

فالجواب: أنه لا وجه لذلك، فإن في الحديث من رواية أنس، أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم عاد رجلاً من المسلمين صار مثل الفرخ، فقال له رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: « هل كنت تدعو بشيء، أو تسأله ٤٠ قال: نعم. كنت أقول: اللهم ما كنت معاقبي به في الأخرة، فعجله لي في الدنيا، فقال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم : « سبحان الله! لا تطيقه ولا تستطيعه، فهلا قلت: اللهم آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار ٤٠٠٠.

ومن حديث أنس رضي الله عنه أيضاً، أن رجلاً قال: يا نبي الله: أي الدعاء أفضل؟ قال: « سل الله العفو والعافية في الدنيا والآخرة » ثم أتاه الغد. فقال: يا رسول الله: أي الدعاء أفضل؟ قال: سل الله العفو والعافية في الدنيا والآخرة»، ثم أتاه اليوم الثالث. فقال: سل الله العفو والعافية في الدنيا والآخرة، فإن أعطيت العفو والعافية في الدنيا والآخرة فقد أفلحت (٢).

وفي «الصحيحين» أنه ﷺ قال: « تعوذوا بالله من جهد البلاء، ودرك الشقاء، وسوء القضاء، وشماتة الأعداء »(٣).

وقال مطرف: لأن أعافي فأشكر، أحب إليٌّ من أن أبتلي فأصبر.

## فصــل في بيان أيهما أفضل الصبر أم الشكر

واختلف الناس، هل الصبر أفضل من الشكر، أو بالعكس؟ وفي ذلك كلام طويل،

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٦٨٨) والترمذي (٣٤٨٧).

<sup>(</sup>٢) رواه الحاكم (٣/٥٦٨).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٩٨٧ و ٦٢٤٢) ومسلم (٢٧٠٧).

ذكره المصنف رحمه الله، وتلخيص القول فيه: أن لكل واحد من الصبر والشكر درجات:

فأقل درجات الصبر، ترك الشكوى مع الكراهة، ووراءها الرضى، وهو مقام وراء الصبر، ووراء ذلك الشكر على البلاء، وهو وراء الرضى.

ودرجات الشكر كثيرة، فإن حياء العبد من تتابع نعم الله عليه شكر، ومعرفته بتقصيره عن الشكر شكر، والمعرفة بعظيم حلم الله وستره شكر، والاعتراف بأن النعم ابتداء من الله بغير استحقاق شكر، والعلم بأن الشكر نعمة من نعم الله شكر، وحسن التواضع في النعم والتذلل فيها شكر، وشكر الوسائط شكر، لقوله ﷺ: « لا يشكر الله من لا يشكر الناس ه(۱). وقلة الاعتراض وحسن الأدب بين يدي المنعم شكر، وتلقي النعم بحسن القبول واستعظام صغيرها شكر، فما يندرج من الأعمال والأقوال تحت اسم الشكر والصبر لا ينحصر، وهي درجات مختلفة، فكيف يمكن إجمال القول بتفضيل أحدهما على الأخر؟.

لكن نقول: إذا أضيف الصبر إلى الشكر الذي هو صرف المال إلى الطاعة، فالشكر أفضل، لأنه تضمن الصبر أيضاً، وفيه فرح بنعمة الله عزّ وجل، وفيه احتمال ألم في صرفه إلى الفقراء، وترك صرفه إلى التنعم المباح، فهو أفضل من الصبر بهذا الاعتبار.

وأما إذا كان شكر المال أن لا يستعين به على معصية، بل يصرفه إلى التنعم المباح، فالصبر هنا أفضل من الشكر، والفقير الصابر أفضل من الممسك ماله الصارف له في المباحات، لأن الفقير قد جاهد نفسه وأحسن الصبر على بلاء الله تعالى، وجميع ما ورد من تفضيل أجزاء الصبر على الشكر، إنما أريد به هذه الرتبة على الخصوص، لأن السابق إلى أفهام الناس، من نعمة الأموال، والغنى بها، والسابق إلى الأفهام من الشكر أن يقول الإنسان: الحمد للة. فإذن الصبر الذي يعتمده العامة أفضل من هذا الشكر الذي يفهمونه. ومتى لحظت المعنى الذي ذكرناه، علمت بأن لكل واحد من القولين وجها في بعض الأحوال، فرب فقير صابر أفضل من غني شاكر كما ذكر، ورب غني شاكر أفضل من فقير صابر، وذلك هو الغني الذي يرى نفسه مثل الفقير الذي لا يمسك لنفسه من المال إلا قدر الضرورة، ويصرف الباقي في الخيرات، أو يمسكه على اعتقاده أنه خازن للمحتاجين، وإنما ينتظر حاجة تسنح حتى يصرف إليها، وإذا صرفه لم يصرفه لطلب جاه ولا تقليد منة، فهذا أفضل من الفقير الصابر، والله سبحانه وتعالى أعلم.

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٤٨١١) والترمذي (١٩٥٥) وقال حديث حسن صحيح ورواه أحمد (٢/٢٥٨ ـ ٢٥٩).

#### كتاب الرجاء والخوف

اعلم أن الرجاء والخوف جناحان، بهما يطير المقربون إلى كل مقام محمود، ومطيتان بهما يقطع من طريق الآخرة كل عقبة كؤود، ولا بد من بيان حقيقتهما وفضيلتهما وسببهما، وما يتعلق بذلك. ونحن نذكرهما في شطرين:

الأول: في الرجاء. والثاني: في الخوف.

واعلم أن الرجاء من جملة مقامات السالكين وأحوال الطالبين، وإنما يسمى الوصف مقاماً إذا ثبت وأقام، فإن كان عارضاً سريع الزوال سمي حالاً، كما أن الصفرة تنقسم إلى ثابتة، كصفرة الذهب، وإلى سريعة، كصفرة الوجل، وإلى ما بينهما، كصفرة المرض، وكذلك صفات القلب تنقسم إلى هذه الأقسام، وإنما سمي غير الثابت حالاً، لأنه يحول عن القلب.

واعلم أن كل ما يلاقيك من محبوب أو مكروه ينقسم إلى موجود في الحال، وإلى موجود فيما مضى.

فالأول: يسمى وجداً وذوقاً وإدراكاً.

والثاني: يسمى ذكراً، وإن كان قد خطر ببالك شيء في الاستقبال، وغلب على قلبك، سمي: انتظاراً وتوقعاً فإن كان المنتظر محبوباً، سمي: رجاء. وإن كان مكروهاً، سمي: خوفاً.

فالرجاء: هو ارتياح لانتظار ما هو محبوب عنده، ولكن ذلك المتوقع لا بد له من سبب حاصل، فإن لم يكن السبب معلوم الوجود ولا معلوم الانتفاء، سمي: تمنياً، لأنه انتظار من غير سبب. ولا يطلق اسم الرجاء والخوف إلا على ما يتردد فيه، فأما ما يقطع به فلا، إذ لا يقال: أرجو طلوع الشمس وأخاف غروبها، لأن ذلك مقطوع به عند طلوعها وغروبها،

ولكن يقال: أرجو نزول المطر وأخاف انقطاعه.

وقد علم أرباب القلوب أن الدنيا مزرعة الآخرة، والقلب كالأرض، والإيمان كالبذر فيه، والطاعات جارية مجرى تنقية الأرض وتطهيرها، ومجرى حفر الأنهار ومساقي الماء إليها.

وإن القلب المستغرق بالدنيا، كالأرض السبخة التي لا ينمو فيها البذر.

ويوم القيامة هو يوم الحصاد، ولا يحصد أحد إلا ما زرع، ولا ينمو زرع إلا من بذر الإيمان، وقل أن ينفع إيمان مع خبث القلب وسوء أخلاقه، كما لا ينمو البذر في الأرض السبخة.

فينبغي أن يقاس رجاء العبد المغفرة برجاء صاحب الزرع، فكل من طلب أرضاً طيبة، وألقى فيها بذراً جيداً غير مسوس ولا عفن، ثم ساق إليها الماء في أوقات الحاجة، ونقى الأرض من الشوك والحشيش وما يفسد الزرع، ثم جلس ينتظر من فضل الله تعالى دفع الصواعق والآفات المفسدة، إلى أن يتم الزرع ويبلغ غايته، فهذا يسمى انتظاره رجاء.

وأما إن بذر في أرض سبخة صلبة لا يصل إليها الماء ولم يتعاهدها أصلًا، ثم انتظر الحصاد، فهذا يسمى انتظاره حمقاً وغروراً، لا رجاء.

وإن بث البذر في أرض طيبة، ولكن لا ماء لها، وأخذ ينتظر مياه الأمطار، سمي انتظاره تمنياً لا رجاءً.

فإذن اسم الرجاء إنما يصدق على انتظار محبوب تمهدت أسبابه الداخلة تحت اختيار العبد، ولم يبق إلا ما ليس إلى اختياره، وهو فضل الله سبحانه، بصرف الموانع المفسدات، فالعبد إذا بث بذر الإيمان، وسقاه ماء الطاعات، وطهر القلوب من شوك الأخلاق الرديئة، وانتظر من فضل الله تعالى تثبيته على ذلك إلى الموت، وحسن الخاتمة المفضية إلى المعفرة، كان انتظاره لذلك رجاء محمودا باعثاً على المواظبة على الطاعات، والقيام بمقتضي الإيمان إلى الموت، وإن قطع بذر الإيمان عن تعهده بماء الطاعات أو ترك القلب مشحونا برذائل الأخلاق، وانهمك في طلب لذات الدنيا، ثم انتظر المغفرة، كان ذلك حمقاً وغروراً. قال الله تعالى: ﴿ فَخَلَفُ مِنْ بَعَدِهِمْ خَلَفُ وَرِثُوا الْكِكْنَبَ يَا خُذُونَ عَهَلَ مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ القائل: ﴿ وَلَ بِن رُودتُ إِلَى رَبِّ لَا يَجِدَنُ خَيْراً مِنْهَا مَنْهَا لَهُ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ١٦٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف، الآية: ٣٦.

وروى شداد بن أوس، قال: قال رسول الله ﷺ: « الكيس من دان نفسه وعمل لما بعد الموت، والعاجز من اتبع نفسه هواها وتمنى على الله عز وجل (١٠).

وقال معروف الكرخي رحمه الله: رجاؤك لرحمة من لا تطيعه خذلان وحمق. ولذلك قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اَلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالَّذِينَ هَاجُرُواْ وَجَنهَدُواْ فِ سَكِيلِ اللّهِ أُوْلَتَهِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللّهِ ﴾ (١) .

المعنى: أولئك الذين يستحقون أن يرجوا، ولم يرد به تخصيص وجود الرجاء، لأن غيرهم أيضاً قد يرجو ذلك.

واعلم أن الرجاء محمود، لأنه باعث على العمل، واليأس مذموم، لأنه صارف عن العمل، إذ من عرف أن الأرض سبخة، وأن الماء مغور، وأن البذر لا ينبت، توك تفقد الأرض، ولم يتعب في تعاهدها.

وأما الخوف، فليس بضد الرجاء، بل رفيق له، كما سيأتي بيانه إن شاء الله.

وحال الرجاء يورث طريق المجاهدة بالأعمال، والمواظبة على الطاعات كيفما تقلبت الأحوال، ومن آثاره التلذذ بدوام الإقبال على الله عز وجل، والتنعم بمناجاته، والتلطف في التملق له، فإن هذه الأحوال لا بد أن تظهر على كل من يرجو ملكاً من الملوك، أو شخصاً من الأشخاص، فكيف لا يظهر ذلك في حق الله سبحانه وتعالى؟ فمتى لم يظهر، استدل به على حرمان مقام الرجاء، فمن رجا أن يكون مراداً بالخير من غير هذه العلامات، فهو مغرور.

### فصــل في فضيلة الرجاء

روي في «الصحيحين» (٣) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال: «قال الله عزَّ وجل: أنا عند ظن عبدي بي » وفي رواية أخرى «فليظن ظان ما شاء» (٤). وفي حديث آخر من رواية مسلم (٥): أن النبي صلى الله

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٤٦١) وقال هذا حمديث حسن ورواه أحمد (١٢٤/٤) والحماكم (١٧/٥) و (٢٥/٤) وابن ماجه (٤٢٦٠) والقضاعي (١٨٥).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢١٨.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٦٩٧) ومسلم (٢٦٧٥) ورواه الترمذي (٣٥٩٨) وأحمد (٢/ ٢٥١ ـ ٣١٥) وابن ماجه (٣٨٢٢).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن حبان (٦٣٢ ـ ٦٣٤).

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم (۲۸۷۷) ورواه أبو داود (۳۱۱۳).

عليه وآله وسلم قال: ﴿ لا يموننُّ أحدكم إلا وهو يحسن الظن بالله ٤.

وأوحى الله تعالى إلى داود عليه السلام: أحبني، وأحب من يحبني، وحببني إلى خلقي. قال: يا رب: كيف أحببك إلى خلقك؟ قال: اذكرني بالحسن الجميل، واذكر آلائي وإحساني(١).

وعن مجاهد رحمه الله قال: يؤمر بالعبد يوم القيامة إلى النار، فيقول: ما كان هذا ظنى فيقول: ما كان ظنك؟ فيقول: أن تغفر لي، فيقول: خلوا سبيله.

## فصــل في دواء الرجاء والسبب الذي يحصل به

اعلم أن دواء الرجاء يحتاج إليه رجلان:

إما رجل قد غلب عليه اليأس حتى ترك العبادة.

وإما رجل غلب عليه الخوف حتى أضر بنفسه وأهله.

فأما العاصي المغرور المتمني على الله مع الإعراض عن العبـادة، فلا ينبغي أن يستعمل في حقه إلا أدوية الحوف، فإن أدوية الرجاء تقلب في حقه سموماً، كما أن العسل شفاء لمن غلبت عليه البرودة، مضرَّ لمنٍ غلبتٍ عليه الحرارة

ولهذا يجب أن يكون واعظ الناس متلطفاً، ناظراً إلى موضع العلل، معالجاً كل علة بما يليق بها، وهذا الزمان لا ينبغي أن يستعمل فيه مع الخلق أسباب الرجاء، بل المبالغة في التخويف، وإنما يذكر الواعظ فضيلة أسباب الرجاء إذا كان مقصوده استمالة القلوب إليه، لإصلاح المرضى.

وقد قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم: « إنما العالم الذي لا يقنط الناس من رحمة الله، ولا يؤمنهم مكر الله » (٧).

إذا عرفت هذا، فاعلم أن من أسباب الرجاء، ما هو من طريق الاعتبار، ومنها ما هو من طريق الاعتبار، ومنها ما هو من طريق الإخبار. أما الاعتبار، فهو أن يتأمل جميع ما ذكرناه من أصناف النعم في كتاب الشكر، فإذا علم لطائف الله تعالى بعباده في الدنيا، وعجائب حكمته التي راعاها في فطرة الإنسان، وأن لطفه الإلهي لم يقصر على عباده في دقائق مصالحهم في الدنيا، ولم يرض أن تفوتهم الزيادات في الرتبة، فكيف يرضى سياقتهم إلى الهلاك المؤبد؟! فإن من لطف

<sup>(</sup>١) قال الحافظ العراقي في تخريج الإحياء (١٤٥/٤) لم أجد له أصلًا وكأنه من الإسرائيليات.

<sup>(</sup>٢) انظر تخريج الإحياء الموضع السابق.

في الدنيا يلطف في الأخرة، لأن مدبر الدارين واحد.

وأما استقراء الآيات والأخبار، فمن ذلك قوله سبحانه وتعالى: ﴿ قُلْ يَكْعِبَادِى ٱلَّذِينَ ٱسْرَفُواْعَكَ آنفُسِهِمْ لاَنَقْـنَطُواْمِن رَّحْمَةُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَقْفِرُ ٱلذَّنُوبَ جَمِيعًا ﴾(١). وقبال تعالى: ﴿ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيَشَمَّغْفِرُونَ لِمَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾(٢).

واخبر تعالى أنه أعد النار لأعدائه، وإنما خوف بها أولياءه، فقال: ﴿ لَهُمْ مِن فَوْقِهِمْ لَللَّ مِنَ أَلْكَ مُعْرَفُ اللّهُ بِهِ مِبَادَهُ ﴾ (٣). وقال تعالى: ﴿ وَالتَّقُوا ٱلنّارَا لَيْقَ أَعَدَتْ لِلْكَفِرِينَ ﴾ (٩). وقال تعالى: ﴿ وَالتَّقُوا ٱلنّارَا لَيْقَ أَعَدَتْ لِلْكَفِرِينَ ﴾ (٩). وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلنّاسِ عَلَى ظُلِّيهِ مِنْ ﴾ (١).

ومن الأخبار ما روى أبو سعيد الخدري رضي الله عنه، قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: « إن إبليس قال لربه عزَّ وجل: بعزتك وجلالك، لا أبرح أغوي بني آدم ما دامت الأرواح فيهم. فقال الله عز وجل: فبعزتي وجلالي، لا أبرح أغفر لهم ما استغفروني "(۲).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: « والذي نفسي بيده، لو لم تذنبوا لذهب الله بكم، ولجاء بقوم يذنبون، فيستغفرون فيغفر لهم ». رواه مسلم (^).

وفي «الصحيحين» من حديث عائشة رضي الله عنها، أن النبي ﷺ قال: «سددوا وقاربوا وأبشروا، فإنه لن يدخل أحداً الجنة عمله. قال: ولا أنت يا رسول الله؟ قال: ولا أن يتغمدني الله منه برحمته ه(٩).

وفي «الصحيحين»(١٠٠من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه، عن النبي ﷺ

<sup>(</sup>١) سورة الزمر، الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الشوري، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، الآية: ١٣١.

<sup>(</sup>٥) سورة الليل، الآيات: ١٤ ـ ١٦.

<sup>(</sup>٦) سورة الرعد، الآية: ٦.

 <sup>(</sup>٧) قال في مجمع الزوائد (۲۰۷/۱۰) رواه أحمد وأبو يعلى بنحوه والطبراني في الأوسط وأحد إسنادي أحمد رجاله رجال الصحيح وكذا أحد إسنادي أبي يعلى ورواية أحمد في المسند (٢٩/٣ و ٤١).

<sup>(</sup>٨) رواه مسلم (٢٧٤٩) ورواه أحمد (٢/٥٠٥).

<sup>(</sup>٩) رواه البخاري (٥٦٧٣) ومسلم (٢٨١٦) وأحمد (٢/٢٥٤) والنسائي (١٢١/٨) وابن حبان (٣٤٨). (١٠) رواه البخاري (٣١٧ و ٤٤٦٤) ومسلم (٢٢٢) ورواه أحمد (٣٢/٣).

قال: «يقول الله عز وجل يوم القيامة: يا آدم: قم قابعث بعث النار فيقول: لبيك وسعديك، والخير في يديك. يا رب: وما بعث النار؟ قال: من كل ألف تسعمائة وتسعة وتسعون، فحينئذ يشيب المولود، وتضع كل ذات حمل حملها، وترى الناس سكارى وما هم بسكارى، ولكن عذاب الله شديد». فشق ذلك على الناس، حتى تغيرت وجوههم، وقالوا: يا رسول الله! وأينا ذلك الواحد؟ فقال على الناس، عنى حواجع عسعمائة وتسعة وتسعون، ومنكم واحد». فقال الناس: الله أكبر. فقال النبي على: «والله إني لأرجو أن تكونوا ربع أهل الجنة، والله إني لأرجو أن تكونوا نصف أهل الجنة، والله إني لأرجو أن تكونوا نصف أهل الجنة، والله إلى الناس، فقال: «ما أنتم يومئذ في الناس إلا كالشعرة البيضاء في الثور، أو كالشعرة السوداء في الثور الأبيض».

فانظر كيف جاء بالتخويف، فلما أزعج جاء باللطف، ومتى اطمأنت القلوب إلى الهوى، فينبغي أن تزعج، فإذا اشتد قلقها، ينبغي أن تسكن ليعتدل الأمر.

وقال ابن مسعود رضي الله عنه: ليغفـرن الله عز وجل يوم القيامة مغفرة لم تخطر على قلب نشر.

وروي أن مجوسياً استضاف إبراهيم الخليل عليه السلام فلم يضفه وقال: إن أسلمت، أضفتك، فأوحى الله تعالى إليه: يا إبراهيم منذ تسعين سنة أطعمه على كفره فسعى إبراهيم عليه السلام خلفه، فرده وأخبره في الحال، فتعجب من لطف الله تعالى. فأسلم. فهذه الأسباب التي تجتلب بها روح الرجاء إلى قلوب الخائفين واليائسين. فأما الحمقى المغرورون، فلا ينبغي أن يسمعوا شيئاً من ذلك، بل يسمعون ما سنورده في أسباب الخوف، فإن أكثر الناس لا يصلحون إلا على ذلك، كعبد السوء الذي لا يستقيم إلا العصى.

### الشطر الثاني من الكتاب في الخوف وحقيقته وبيان درجاته وغير ذلك

اعلم أن الخوف عبارة عن تألم القلب واحتراقه بسبب توقع مكروه في الاستقبال.

مثال ذلك، من جنى على ملك جناية، ثم وقع في يده، فهو يخاف القتل، ويجوِّز العفو، ولكن يكون تألم قلبه بحسب قوة علمه بالأسباب المفضية إلى قتله، وتفاحش جنايته، وتأثيرها عند الملك، وبحسب ضعف الأسباب يضعف الخوف. وقد يكون الخوف لا عن سبب جناية، بل عن صفة المخوف وعظمته وجلاله، إذ قد علم أن الله سبحانه، لو أهلك العالمين لم يبال، ولم يمنعه مانع، فبحسب معرفة الإنسان بعيوب نفسه، وبجلال الله تعالى استغنائه، وأنه لا يسأل عما يفعل، يكون خوفه.

وأخوف الناس أعرفهم بنفسه وبربه، ولـذلك قـال النبي ﷺ: « أنا أعرفكم بالله، وأشدكم له خشية »(١). وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَغْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَدُوُّ ﴾(٢). وإذا كملت المعرفة، أثرت الخوف، ففاض أثره على القلب، ثم ظهر على الجوارح والصفات بالنحول والاصفرار والبكاء والغشي، وقد يفضي إلى الموت، وقد يصعد إلى الدماغ فيفسد العقل.

وأما ظهور أثره على الجوارح، فبكفها عن المعاصي، وإلزامها الطاعات، تلافياً لما فرط، واستعداداً للمستقبل.

قال بعضهم: من خاف أدلج. وقال آخر: ليس الخائف من بكى، إنما الخائف من ترك ما يقدر عليه.

ومن ثمرات الخوف، أنه يقمع الشهوات، ويكدر اللذات، فتصير المعاصي المحبوبة

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٧٧٦) ومسلم (١٤٠١).

<sup>(</sup>٢) سورة فاطر، الآية: ٢٨.

عنده مكروهة، كما يصير العسل مكروها عند من يثتهيه إذا علم أن فيه سماً، فتحترق الشهوات بالخوف، وتتأدب الجوارح، ويذل القلب ويستكين، ويفارقه الكبر والحقد والحسد، ويصير مستوعب الهم لخوفه، والنظر في خطر عاقبته، فلا يتفرغ لغيره، ولا يكون له شغل إلا المراقبة، والمحاسبة، والمجاهدة، والضّنة، بالأنفاس واللحظات، ومؤاخذة النفس في الخطرات والخطوات والكلمات، ويكون حاله كحال من وقع في مخالب سبع ضارٍ لا يدري أيغفل عنه فيفلت، أو يهجم عليه فيهلكه، ولا شغل له إلا ما وقع فيه، فقوة المراقبة والمحاسبة بحسب قوة الخوف، وقوة الخوف بحسب قوة المعرفة بجلال الله تعالى، وصفاته، وبعيوب النفس، وما بين يديها من الأخطار والأهوال.

وأقل درجات الخوف مما يظهر أثره في الأعمال، أن يمنع المحظورات. فإن منع ما يتطرق إليه إمكان التحريم، سمي ورعاً، وإن انضم إليه الجرد والاشتغال بذلك عن فضول العيش، فهو الصدق.

#### نصــل

اعلم أن الخوف سوط الله تعالى، يسوق به عباده إلى المواظبة على العلم والعمل، لينالوا بهما رتبة القرب من الله تعالى.

والخوف، له إفراط، وله اعتدال، وله قصور.

والمحمود من ذلك الاعتدال، وهو بمنزلة السوط للبهيمة، فإن الأصلح للبهيمة أن لا تخلو عن سوط، وليس المبالغة في الضرب محمودة، ولا المتقاصر عن الخوف أيضاً محمود، وهو كالذي يخطر بالبال عند سماع آية، أو سبب هائل، فيورث البكاء، فإذا غاب ذلك السبب عن الحس، رجع القلب إلى الغفلة، فهو خوف قاصر قليل الجدوى، ضعيف النفع، وهو كالقضيب الضعيف الذي يضرب به دابة قوية فلا يؤلمها ألماً مبرحاً، فلا يسوقها إلى المقصد، ولا يصلح لرياضتها، وهذا هو الغالب على الناس كلهم، إلا العارفين والعلماء، أعني العلماء بالله وبآياته، وقد عز وجودهم. وأما المرتسمون برسوم العلم، فإنهم أبعد الناس عن الخوف.

وأما القسم الأول، وهو الخوف المفرط، فهو كالذي يقوى ويجاوز حد الاعتدال حتى يخرج إلى البأس والقنوط، فهو أيضاً مذموم، لأنه يمنع من العمل، وقد يخرج إلى المرض والوله والموت، وليس ذلك محموداً، وكل ما يراد لأمر، فالمحمود منه ما يفضي إلى المراد المقصود منه، وما يقصر عنه أو يجاوزه، فهو مذموم، وفائدة الخوف الحذر، والورع، والتقوى، والمجاهدة، والفكر، والذكر، والتعبد وسائر الأسباب التي توصل إلى الله تعالى،

وكل ذلك يستعدي الحياة، مع صحة البدن وسلامة العقل، فإذا قدح في ذلك شيء، كان مذموماً.

فإن قيل: فما تقول فيمن مات من الخوف؟

فالجواب: أنه ينال لموته على تلك الحال مرتبة لا ينالها لو مات من غير خوف، إلا أنه لو عاش وترقى إلى درجات المعارف والمعاملة، كان أفضل، فإن أفضل السعادة طول العمر في طاعة الله تعالى، فكل ما أبطل العمر والعقل والصحة فهو نقصان وخسران.

# بيان أقسام الخوف

اعلم أن مقامات الخائفين تختلف، فمنهم من يغلب على قلبه خوف الموت قبل التوبة، ومنهم من يغلب على قلبه خوف الاستقامة، التوبة، ومنهم من يغلب عليه خوف سوء الخاتمة. وأعلى من هذا خوف السابقة، لأن الخاتمة فرع السابقة، والله تعالى يرفع من يشاء من غير وسيلة، ويضع من يشاء من غير وسيلة، لا يسأل عما يفعل.

وقد قال: هؤلاء في الجنة ولا أبالي، وهؤلاء في النار ولا أبالي(١).

ومن أقسام الخائفين، من يخاف سكرات الموت وشدته، أو سؤال منكر ونكير، أو عذاب القبر.

ومنهم من يخاف هيبة الوقوف بين يدي الله تعالى، والخوف من المناقشة، والعبور على الصراط، والخوف من النار وأهوالها، أو حرمان الجنة، أو الحجاب عن الله سبحانه وتعالى، وكل هذه الأسباب مكروهة في أنفسها، مخوفة.

فأعلاها رتبة خوف الحجاب عن الله تعالى، وهو خوف العارفين، وما قبل ذلك خوف الزاهدين والعابدين.

#### فصـــل في فضيلة الخوف والرجاء وما ينبغى أن يكون الغالب منهما

فضيلة كل شيء بقدر إعانته على طلب السعادة، وهي لقاء الله تعالى، والقرب منه، فكل ما أعان على ذلك فهو فضيلة. قال الله تعالى: ﴿ وَلِمَنَّ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ ،جَنَّنَانِ ﴾ (٢).

١١) رواه ابن سعد في الطبقات (١٣٥/٧).

<sup>(</sup>٢) سورة الرحمن، الآية: ٤٦.

وقال تعالى : ﴿ زَضِيَ ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْعَنَّهُ ذَلِكَ لِمَنْخَشِيَ رَبُّمُ ﴾ (١) .

وفي الحديث، عن النبي ﷺ أنه قال: « إذا اقشعر جلد العبد من مخافة الله عزَّ وجل تحاتت عنه ذنوبه، كما يتحات عن الشجرة اليابسة ورقها »(٢).

وفي حديث آخر: «لن يغضب الله على من كان فيه مخافة»(٣). وقال النبي ﷺ: قال عزَّ وجل: « وعزتي وجلالي، لا أجمع على عبدي خوفين، ولا أجمع له أمنين، إن أمنني في الدنيا، أخفته يوم القيامة، وإن خافني في الدنيا، أمنته يوم القيامة »(١).

وعن ابن عباس رضي الله عنه عن النبي ﷺ أنه قال: «عينان لا تمسهما النار أبدأ: عين بكت من خشية الله، وعين باتت تحرس في سبيل الله »(°).

واعلم أن قول القائل: أيما أفضل الخوف، أو الرجاء؟ كقوله: أيما أفضل الخبز أو الماء؟

وجوابه: أن يقال: الخبز للجاثع أفضل، والماء للعطشان أفضل، فإن اجتمعا، نظر إلى الأغلب، فإن استويا، فهما متساويان، والخوف والرجاء دواءان يداوى بهما القلوب، ففضلهما بحسب الداء الموجود، فإن كان الغالب على القلب الأمن من مكر الله، فالخوف أفضل، وكذلك إن كان الغالب على العبد المعصية، وإن كان الغالب عليه اليأس والقنوط، فالرجاء أفضل، كما يقال: الخبر أفضل من فالرجاء أفضل. ويجوز أن يقال مطلقاً: الخوف أفضل، كما يقال: الخبر أفضل من

<sup>(</sup>١) سورة البينة، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٢) قال الحافظ العراقي في تخريج الإحياء (١٦٣/٤) رواه البيهقي والطبراني من حديث العباس بسند ضعيف. وعزاه أيضاً المنذري في الترغيب والترهيب (٢٦٦/٤) إلى أبي الشيخ في كتاب الثواب وقال في دمجمع الزوائد، (١٠/١٠٥) رواه البزار وفيه أم كلثوم بنت العباس ولم أعرفها وبقية رجاله ثقات. وقد رواه البزار (٣٢٣١).

 <sup>(</sup>٣) أورده ابن الجوزي في الموضوعات (١٦٣/٣) وقال قال العقيلي الفضل بن عطاء عن الفضل بن شعب إسناد مجهول لا يعرف إلا من هذا الوجه.

<sup>(3)</sup> رواه ابن حبان (٦٣٩) والبيهقي في شعب الإيمان. من حديث أبي هريرة وقال في «مجمع الزوائد» (١٠/٨٠٠) رواه عن الحسن مرفوعاً وأبي هريرة البزار (عن شيخه محمد بن يحيى بن ميمون) ولم أعرفه وبقية رجال المرسل رجال الصحيح وكذلك رجال المسند غير محمد بن عمرو بن علقمة وهو حسن الحديث.

<sup>(</sup>٥) رواه الترمذي (١٦٣٩) وأبو نعيم (١٩٩/٧) والقضاعي (٣٢٠ ـ ٣٢١) وعزاه السيوطي أيضاً في الجامع الصغير (٥٦٤٧) إلى الضياء عن أنس وقال في «مجمع الزوائد» (٢٨٨/٥) رواه أبو يعلى والطبراني في الأوسط ورجال أبي يعلى ثقات.

السكنجبين لأن الخبز يعالج به مرض الجوع، والسكنجبين يعالج بـ مرض الصفراء، ومرض الجوع أغلب وأكثر، فالحاجة إلى الخبرز أكثر، فهـو أفضل بهـذا الاعتبار، لأن المعاصى والاغترار من الخلق أغلب.

وإن نظرنا إلى موضع الخوف والرجاء، فالرجاء أفضل، لأن الرجاء يُستقى من بحر الرحمة، والخوف يُستقى من بحر الغضب.

وأما المتقي، فالأفضل عنده اعتدال الخوف والرجاء، ولذلك قيل: لو وزن خوف المؤمن ورجاؤه، لاعتدلا.

قال بعض السلف: لو نودي: ليدخل الجنة كل الناس إلا رجلًا واحداً، لخشيت أن أكون أنا ذلك الرجل. ولو نودي: ليدخل النار كل الناس إلا رجلًا واحداً، لرجوت أن أكون أنا ذلك الرجل. وهذا ينبغى أن يكون مختصاً بالمؤمن المتقي.

فإن قيل: كيف اعتدال الخوف والرجاء في قلب المؤمن، وهو على قدم التقوى؟ فينبغى أن يكون رجاؤه أقوى.

فالجواب: أن المؤمن غير متيقن صحة عمله، فمثله مثل من بذر بذراً ولم يجرب جنسه في أرض غريبة، والبذر الإيمان، وشروط صحته دقيقة، والأرض القلب، وخفايا خيثه وصفائه من النفاق، وخبايا الأخلاق غامضة، والصواعق أهوال سكرات الموت، وهناك تضطرب العقائد، وكل هذا يوجب الخوف عليه، وكيف لا يخاف المؤمن؟ وهذا عمر بن الخطاب رضي الله عنه يسأل حذيفة رضي الله عنه: هل أنا من المنافقين؟ وإنما خاف أن تلتبس حاله عليه، ويستتر عيبه عنه، فالخوف المحمود هو الذي يبعث على العمل، ويزعج القلب عن الركون إلى الدنيا.

وأما عند نزول الموت، فالأصلح للإنسان الرجاء، لأن الخوف كالسوط الباعث على العمل، وليس ثمة عمل، فلا يستفيد الخائف حينئذ إلا تقطيع نياط قلبه، والرجاء في هذه الحال يقوي قلبه، ويحبب إليه ربه، فلا ينبغي لأحد أن يفارق الدنيا إلا محباً لله تعالى، محباً للقائه، حسن الظن به.

وقد قال سليمان التيمي عند الموت لمن حضره: حدثني بالرخص، لعلي ألقى الله وأنا أحسن الظن به.

## فصـــل في بيان الدواء الذي يستجلب به الخوف

وذلك يحصل بطريقين:

أحدهما أعلى من الآخر. مثاله أن الصبي إذا كان في بيت، فدخل عليه سبع، أو حية، ربما لم يخف منه، وربما مديده إلى الحية ليأخذها يلعب بها، ولكن إذا كان معه أبوه فهرب منها وخافها، هرب الصبي، وخاف موافقة لأبيه، فخوف الأب عن معرفة، وخوف الولد من غير معرفة، بل هو تقليد لأبيه.

فإذا عرفت هذا، فاعلم أن الخوف من الله تعالى على مقامين:

أحدهما: الخوف من عذابه، وهذا خوف عامة الخلق، وهو حاصل بالإيمان بالجنة والنار، وكونهما جزاءين على الطاعة والمعصية، ويضعف هذا الخوف بسبب ضعف الإيمان، أو قوة الغفلة.

وزوال الغفلة يحصل بالتذكر، والتفكر في عذاب الأخبرة، ويزيـد بـالنـظر إلى الخائفين، ومجالستهم، أو سماع أخبارهم.

المقام الثاني: الخوف من الله تعالى، وهو خوف العلماء العارفين. قال الله تعالى: 
﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَهُ ﴾ (١).

وصفاته سبحانه تقتضي الهيبة والخوف، فهم يخافون البعد والحجاب.

قال ذو النون: خوف النار عند خوف الفراق، كقطرة في بحر، ولعامة الناس حظ من هذا الخوف، ولكن بمجرد التقليد، فهو يضاهي خوف الصبي من الحية، تقليداً لأبيه، فلذلك يضعف، فإن العقائد التقليدية ضعيفة في الغالب، إلا إذا قويت بمشاهدة أسبابها المولدة لها على الدوام، وبالمواظبة على مقتضاها في تكثير الطاعات، واجتناب المعاصي، فإذا ارتقى العبد إلى معرفة الله تعالى، خافه بالضرورة، ولا يحتاج إلى علاج يجلب الخوف إلى قلبه، بل يخاف بالضرورة.

ومن قصر، فسبيله أن يعالج نفسه بسماع الأخبار والأثار، فيطالع أحوال الخائفين وأقوالهم، وينسب عقولهم ومناصبهم إلى مناصب الراجين المغرورين، فلا يتمارى في أن الاقتداء بهم أولى، لأنهم الأنبياء والعلماء والأولياء.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ٣٠.

وفي «صحيح مسلم»(١) من حديث عائشة رضي الله عنها، قالت: دعي رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم إلى جنازة غلام من الأنصار. فقلت: يا رسول الله، طوبى لهذا، عصفور من عصافير الجنة، لم يدرك الشر ولم يعمله. قال: « أو غير ذلك يا عائشة؟ إن الله عز وجل خلق للجنة أهلاً، خلقهم لها وهم في أصلاب آبائهم، وخلق للنار أهلاً، خلقهم لها وهم في أصلاب آبائهم، وضل المنار أهلاً، خلقهم لها وهم في أصلاب آبائهم ».

ومن أعجب ما ظاهره الرجاء وهو شديد التخويف، قوله تعالى: ﴿ وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِّيَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ثُمَّ آهَتَدَىٰ ﴾(٢) فإنه علق المغفرة على أربعة شروط، يبعد تصحيحها.

ومن المخوفات قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمَصْرِ إِنَّ ٱلْإِنْسَانَ لَغِيخُسْرٍ ﴾ (٣) ثم ذكر بعدها أربع شروط، بها يقع الخلاص من الخسران. وقال تعالى: ﴿ وَلَوْشِئْنَا لَا لَيْنَا كُلَّ نَفْسِ هُدَلاهِ اوَلَاكِنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِي لَأَمَلاَنَ جَهَنَّمُ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ (١٠).

ومعلوم أنه لو كان الأمر مستأنفاً لامتدت الأطماع في التحيل، فأما ما حُقَّ في القدم، فلا يمكن تداركه، فليس إلا التسليم، ولولا أن الله تعالى لطف بعارفيه، وروح قلوبهم بالرجاء، لاحترقت من نار الخوف.

وقال أبو الدرداء رضي الله عنه: ما أحد أمن على إيمانه أن يسلبه عند الموت إلا سلبه.

ولما حضرت سفيان الثوري الوفاة، جعل يبكي، فقال له رجل: يا أبا عبد الله: أراك كثير الذنوب، فرفع شيئاً من الأرض وقال: والله لذنوبي أهون عندي من هذا، ولكن أخاف أن أسلب الإيمان قبل الموت.

وكان سهل رحمه الله تعالى يقول: المريد يخاف أن يبتلى بالمعاصي، والعارف يخاف أن يبتلى بالكفر.

ويروى أن نبياً من الأنبياء، شكا إلى الله تعالى الجوع والعري، فأوحى الله عز وجل إليه: أما رضيت أن عصمت قلبك أن يكفرني حتى تسألني الدنيا؟! فأخذ التراب فوضعه

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٦٦٢) ورواه النسائي (٤/٧٥) وأبو داود (٤٧١٣) وأحمد (٢٠٨/٦)

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الآية: ٨٢.

<sup>(</sup>٣) سورة العصر، الأيتان: ١ ـ ٢.

<sup>(</sup>٤) سورة السجدة، الآية: ١٣.

على رأسه وقال: بلى قد رضيت، فاعصمني من الكفر، فإذا كان هذا خوف العارفين من سوء الخاتمة مع رسوخ أقدامهم، فكيف لا يخاف ذلك الضعفاء؟!

ولسوء الخاتمة أسباب تتقدم على الموت، مثل البدعة، والنفاق، والكبر، ونحو ذلك من الصفات المذمومة، ولذلك اشتد خوف السلف من النفاق.

قال بعضهم: لو أعلم أني بريء من النفاق، كان أحب إليَّ مما طلعت عليه الشمس، ولم يريدوا بذلك نفاق العقائد، إنما أرادوا نفاق الأعمال، كما ورد في الحديث الصحيح: « آية المنافق ثلاث: إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا التُمِنَ خان، (١).

وسوء الخاتمة على رتبتين:

إحداهما أعظم، وهي أن يغلب على القلب والعياذ بالله شك، أو جحود عند سكرات الموت وأهواله، فيقتضي ذلك العذاب الدائم.

والثانية دونها، وهي أن يسخط الأقدار، ويتكلم بالاعتراض، أو يجور في وصيته، أو يموت مصراً على ذنب من الذنوب.

وقد روي أن الشيطان لا يكون في حال أشد على ابن آدم من حال الموت، يقول الأعوانه: دونكم هذا، فإنه إن فاتكم اليوم لم تلحقوه.

وقد روي عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم، أنه كان يدعو: « اللهم إني أعوذ بك أن يتخبطني (٢) الشيطان عند الموت ٥(٣).

قال الخطابي: وذلك أن يستولي على الإنسان حينئذ، فيضله ويحول بينه وبين التوبة أو يمنعه الخروج عن مظلمة، أو يؤيسه من رحمة الله ويكره إليه الموت، فلا يرضى بقضاء الله عز وجل.

والأسباب التي تفضي إلى سوء الخاتمة لا يمكن انحصارها على التفصيل، لكن يمكن الإشارة إلى مجامع ذلك. أما الختم على الشك والجحود، فسببه البدعة، ومعناها أن يعتقد في ذات الله تعالى، أو صفاته، أو أفعاله خلاف الحق، إما تقليداً، أو برأيه الفاسد، فإذا انكشف الغطاء عند الموت، بان له بطلان ما اعتقده، فيظن أن جميع ما اعتقده هكذا لا أصل له.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٣) ومسلم (٥٩) والترمذي (٢٦٣٣) والنسائي (١١٧/٨).

<sup>(</sup>٢) يتخبطني: تخبطه الشيطان إذا صرعه ولعب به، جامع الأصول (٣٦١/٤).

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود (١٥٥٢) والنسائي (٢٨٢/٨ و ٢٨٣) و إسناده حسن.

ومن اعتقد في الله سبحانه وصفاته اعتقاداً مجملًا على طريقة السلف من غير بحث ولا تنقير، فهو بمعزل عن هذا الخطر إن شاء الله تعالى.

وأما الختم على المعاصي، فسببه ضعف الإيمان في الأصل، وذلك يورث الانهماك في المعاصي، والمعاصي مطفئة لنور الإيمان، وإذا ضعف الإيمان ضعف حب الله تعالى، فإذا جاءت سكرات الموت، ازداد ذلك ضعفاً، لاستشعاره فراق الدنيا، فإن السبب الذي يفضي إلى مثل هذه الخاتمة، هو حب الدنيا، والركون إليها، مع ضعف الإيمان الموجب لضعف حب الله، فمن وجد في قلبه حب الله تعالى أغلب من حب الدنيا، فهو أبعد من هذا الخطر، وكل من مات على محبة الله تعالى، قدم به قدوم العبد المحسن المشتاق إلى مولاه، فلا يخفى ما يلقاه من الفرح والسرور بمجرد القدوم، فضلًا على ما يستحقه من الإكرام.

ومن فارقه الروح في حال، خطر بباله فيها الإنكار على الله سبحانه في فعله، أو كان مصراً على مخالفته، قدم على الله قدوم من قدم به قهراً، فلا يخفى ما يستحقه من النكال.

فمن أراد طريق السلامة، تزحزح عن أسباب الهلاك، على أن العلم بتقليب القلوب وتغيير الأحوال، يقلقل قلوب الخائفين.

وقد ورد في «الصحيحين» (١) من حديث سهل بن سعد، أن رسول الله على قال: « إن الرجل ليعمل أهل النار، وإنه لمن أهل الجنة، وإن الرجل ليعمل بعمل أهل الجنة وإنه لمن أهل النار».

وروي: «إن العبد إذا عرج بروحه إلى السماء، قالت الملائكة: سبحان الله! نجا هذا العبد من الشيطان: يا ويحه! كيف نجاء؟!

وإذا عرفت معنى سوء الخاتمة، فاحذر أسبابها، وأعد ما يصلح لها، وإياك والتسويف بالاستعداد، فإن العمر قصير، وكل نفس من أنفاسك بمنزلة خاتمتك، لأنه يمكن أن تخطف فيه روحك، والإنسان يموت على ما عاش عليه، ويحشر على ما مات عليه.

واعلم أنه لا يتيسر لك الاستعداد بما يصلح، إلا أن تقنع بما يقيمك، وترفض طلب الفضول، وسنورد عليك من أخبار الخائفين ما نرجو أن يزيل بعض القساوة من قلبك، فإنك

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٧٤٢ و ٣٩٦٦ ـ ٣٩٧٠) ومسلم (١١٢).

متحقق أن الأنبياء والأولياء كانوا أعقبل منك، فتفكر في اشتداد خوفهم، لعلك تستعد لنفسك.

## ذكر خوف الملائكة عليهم السلام

قال الله تعالى في صفتهم: ﴿ يَخَافُونَ رَبُّهُم مِّن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ (١).

وقد روينا عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال: « إن لله ملائكة ترعد فرائصهم من مخافته (7). وذكر تمام الحديث.

وبلغنا أن حملة العرش من تسيل عينيه مثل الأنهار، فإذا رفع رأسه قال: سبحانك ما تُخشى حق خشيتك، فيقول الله: لكن الذين يحلفون باسمي كاذبين لا يعلمون ذلك.

وعن جابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: « لما كان ليلة أسري بي، رأيت جبريل عليه السلام كالشن (٣) البالي من خشية الله تعالى ».

وبلغنا أن جبريل عليه السلام جاء إلى النبي صلى الله عليه وآله وسلم وهو يبكي فقال له: « ما يبكيك ، قال: ما جفت لي عين منذ خلق الله جهنم مخافة أن أعصيه ، فيلقيني فيها »(١).

وعن يزيد الرقاشي قال: إن لله تعالى ملائكة حول العرش تجري أعينهم مثل الأنهار إلى يوم القيامة، يميدون كأنما تنفضهم الريح من خشية الله تعالى، فيقول لهم الرب عز وجل: يا ملائكتي ما الذي يخيفكم وأنتم عندي؟ فيقولون: يا رب! لو أن أهل الأرض اطلعوا من عزتك وعظمتك على ما اطلعنا عليه، ما أساغوا طعاماً ولا شراباً، ولا انبسطوا في فرشهم، ولخرجوا إلى الصحارى يخورون كما تخور البقر».

وقال محمد بن المنكدر: لما خلقت النار، طارت أفئدة الملائكة من أماكنها، فلما خلق آدم عادت.

وروي أنه لما ظهر من إبليس ما ظهر، طفق جبريل وميكائيل يبكيان، فأوحى الله تعالى إليهما: «ما هذا البكاء؟ قالا: يا رب! ما نأمن من مكرك. فقال تعالى: هكذا فكونا».

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ٥٠

<sup>(ٌ</sup>٢) عزّاًه في كنز العمال (٢٩٨٣٦) إلى أبي الشيخ في العظمة والبيهقي في الشعب والخطيب وابن عساكر من بعض الصحابة. ورواه الخطيب في تاريخ بغداد (٢٠٧/١٠).

<sup>(</sup>٣) الشن: القربة، الخلق.

<sup>(</sup>٤) أورد قريباً من هذه الأحاديث الحافظ العراقي في تخريجه أحاديث الإحياء (١٨١/٤) فانظرها.

### ذكر خوف الأنبياء عليهم السلام

قال وهب: بكى آدم عليه السلام على الجنة ثلاثمائة عام، وما رفع رأسه إلى السماء بعد ما أصاب الخطيئة.

وقال وهيب بن الورد: لما عاتب الله تعالى نوحاً عليه السلام في ابنه فقال: ﴿ إِنَّ اَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ ﴾(١) بكى ثلاثمائة عام حتى صار تحت عينيه أمثال الجداول من البكاء.

وقال أبو الدرداء رضي الله عنه: كان يسمع لصدر إبراهيم عليه السلام إذا قام إلى الصلاة أزيز من بُعد خوفاً من الله عزَّ وجل.

وقال مجاهد: لما أصاب داود عليه السلام الخطيئة، خر لله ساجداً أربعين يوماً حتى نبت من دموع عينيه من البقل ما غطى رأسه، ثم نادى يا رب: قرح الجبين، وجمدت العين، وداود لم يرجع إليه في خطيئته شيء. فنودي: أجائع أنت فتطعم؟ أم مريض فتشفى؟ أم مظلوم فتنصر، فنحب نحيباً هاج كل شيء نبت، فعند ذلك غفر له.

وقيل: كان داود عليه السلام يعوده الناس يظنون أنه مريض، وما به إلا شدة الفرق من الله عزُّ وجل.

وكان عيسى عليه السلام إذا ذكر الموت يقطر جلده دماً. وبكى يحيى بن زكريا عليهما السلام حتى بدت أضراسه، فاتخذت أمه قطعتين من لبود فالصقتهما بخديه.

#### ذکر خوف نبینا ﷺ

عن عائشة رضي الله عنها قالت: ما رأيت رسول الله ﷺ قطَّ مستجمعاً ضاحكاً، حتى أرى لهواته (٢) إنما كان يبتسم وكان إذا رأى غيماً أو ريحاً عرف ذلك في وجهه، فقلت: يا رسول الله: الناس إذا رأوا الغيم فرحوا رجاء أن يكون فيه المطر، وأراك إذا رأيته عُرِفَتِ الكراهةُ في وجهك! فقال:

« يا عائشة: ما يؤمنني أن يكون فيه عذاب؟ قد عذب قوم بالربع ، وقد رأى قوم العذاب فقالوا: هذا عارض ممطرنا » أخرجاه في «الصحيحين» (٣).

<sup>(</sup>١) سورة هود، الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٢) اللهاة: اللحمة المشرفة على الحلق وجمعها لهوات ولهيات.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٤٥٥١) ومستلم (٨٩٩) ورواه أبو داود (٥٩٨) والترمذي (٣٢٥٤) وأحمد (٦٦/٦).

وكان ﷺ يصلى ولجوفه أزيز كأزيز المرجل من البكاء(١).

## ذكر خوف أصحابه رضي الله عنهم

روينا عن أبي بكر الصديق رضي الله عنه أنه كان يمسك لسانه ويقول: هذا الذي أوردني الموارد. وقال: يا ليتني كنت شجرة تعضد ثم تؤكل. وكذلك قال طلحة وأبو الدرداء وأبو ذر رضى الله عنهم.

وكان عمر بن الخطاب رضي الله عنه يسمع آية فيمرض فيعاد أياماً. وأخذ يوماً تبنة من الأرض فقال: يا ليتني كنت هذه التبنة، يا ليتني لم أك شيئاً مذكوراً، يا ليت أمي لم تلدني. وكان في وجهه خطان أسودان من البكاء.

وقال عثمان رضي الله عنه: وددت أني إذا مت لا أبعث.

وقال أبو عبيدة بن الجراح رضي الله عنه: وددت أني كنت كبشاً فذبحني أهلي، فأكلوا لحمي، وحسوا مرقي.

وقال عمران بن حصين: يا ليتني كنت رماداً تذروه الرياح.

وقال حذيفة رضي الله عنه: وددت أن لي إنساناً يكون في مالي، ثم أغلق عليَّ بابي، فلا يدخل عليُّ أحد حتى ألحق بالله عزَّ وجل.

وكان مجرى الدموع في خد ابن عباس رضي الله عنه كالشراك البالي.

وقالت عائشة رضي الله عنها: يا ليتني كنت نسياً منسياً.

وقال علي رضي الله عنه: والله لقد رأيت أصحاب محمد ﷺ، فما أرى اليوم شيئاً يشبههم. لقد كانوا يصبحون شعثاً غبراً، بين أعينهم أمثال ركب المعزى، قد باتوا لله سجداً وقياماً، يتلون كتاب الله تعالى، يراوحون بين جباههم وأقدامهم، فإذا أصبحوا فذكروا الله عزَّ وجل، مادوا كما يميد الشجر في يوم الريح، وهملت أعينهم حتى تبل ثيابهم، والله لكأن القوم باتوا غافلين.

#### ذكر خوف التابعين ومن بعدهم

قال هرم بن حيان: وددت والله أني شجرة أكلتني ناقة، ثم قذفتني بعراً، ولم أكابد

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٩٠٤) والنسائي (١٣/٣) وابن حبان (٦٦٥) وابن خزيمة (٩٠٠) والبيهقي في السنن (٢/ ٢٥١) والبغوي (٢٩٧) وأحمد (٢٥/٤).

الحساب يوم القيامة، إنى أخاف الداهية الكبرى.

وكان علي بن الحسين إذا توضأ اصفرً وتغبر، فيقال: مالك؟ فيقول: أتدرون بين يدي من أريد أن أقوم؟

وكان محمد بن واسع يبكى عامة الليل لا يكاد يفتر.

وكان عمر بن عبد العزيز إذا ذكر الموت انتفض انتفاض الطير، ويبكي حتى تجري دموعه على لحيته. وبكى ليلة فبكى أهل الدار، فلما تجلت عنهم العبرة قالت فاطمة: بأبي أنت يا أمير المؤمنين مم بكيت؟ قال: ذكرت منصرف القوم من بين يدي الله تعالى، فريق في السعير. ثم صرخ وغشي عليه.

ولما أراد المنصور بيت المقدس، نزل براهب كان ينزل به عمر بن عبد العزيز فقال: أخبرني بأعجب ما رأيت من عمر. فقال: بات ليلة على سطح غرفتي هذه وهو من رخام، فإذا أنا بماء يقطر من الميزاب، فصعدت فإذا هو ساجد، وإذا دموع عينيه تنحدر من الميزاب.

وقد روينا عن عمر بن عبد العزيز وفتح الموصلي أنهما بكيا الدم.

وقال إبراهيم بن عيسى اليشكري: دخلت على رجل بالبحرين قد اعتزل الناس، وتفرغ لنفسه، فذاكرته شيئاً من أمر الآخرة، وذكر الموت. قال فجعل يشهق حتى خرجت نفسه.

وقال مسمع: شهدت عبدالواحد بن زيد وهو يعظ، فمات يومئذ في ذلك المجلس أربعة أنفس.

وكان يزيـد بن مرشـد يبكي كثيراً ويقـول: والله لو تـواعدني ربي أن يسجنني في الحمام، لكان حقي أن لا أفتر من البكاء، فكيف وقد تواعدني أن يسجنني في النار إن أنا عصيته؟!

وقال السري السقطي: إني لأنظر كل يوم إلى أنفي مخافة أن يكون قد اسود وجهي. فهذه مخاوف الملائكة والأنبياء والعباد والأولياء، ونحن أجدر بالخوف منهم، ولكن ليس الخوف بكثرة الذنوب ولكن بصفاء القلوب، وكمال المعرفة، وإنما أمنا لغلبة جهلنا وقوة قساوتنا، فالقلب الصافى تحركه أدنى مخافة، والقلب الجامد تنبو عنه كل المواعظ.

قال بعض السلف: قلت لراهب: أوصني، فقال: إن استطعت أن تكون بمنزلة رجل قد احتوشته السباع والهوام، فهو خائف حذر يخاف أن يغفل فيفترسنه، أو يسهو فينهشنه،

فهو مذعور فافعل. قلت: زدني. فقال: الظمآن يجزيه من الماء أيسره. وما ذكره هذا الراهب من تقدير شخص احتوشته السباع والهوام، فهو حقيقة في حق المؤمن، فإن من نظر إلى باطنه بنور بصيرته، رآه مشحوناً بالسباع والهوام، كالغضب، والحقد، والحسد، والكبر، والعجب، والرياء، وغير ذلك، وكلهن ينهشنه ويفترسنه إن سها عنهن، إلا أنه محجوب عن مشاهدتها، فإذا انكشف الغطاء ووضع في القبر، عاينها متمثلة حيات، وعقارب يلدغنه، وإنما هي صفاته الحاضرة الآن، فمن أراد أن يقهرها قبل الموت ويقتلها فليفعل، وإلا فليوطن نفسه على لدغها لصميم قلبه، فضلاً عن ظاهر بشرته والسلام.

آخر كتاب الخوف.

#### كتاب الزهد والفقر

اعلم أن حب الدنيا رأس كل خطيئة، وبغضها أساس كل طاعة، وقد سبق ذم الدنيا في ربع المهلكات، ونحن نذكر الآن فضل البغض لها والزهد فيها، فإنه رأس المنجيات. ومقاطعتها إما أن تكون بانزوائها عن العبد ويسمى ذلك فقراً، وإما بانزواء العبد عنها، ويسمى ذلك زهداً؛ ولكل واحد منهما درجة في نيل السعادات، وحظ في الإعانة على الفوز والنجاة. ونحن نذكر الفقر، والزهد، ودرجاتهما، وأقسامهما، وما يتعلق بهما في شطرين:

## الشطر الأول من الكتاب في الفقر

اعلم أن الفقير إلى الشيء هو المحتاج إليه، وكل موجود سوى الله تعالى فهو فقير، لأنه محتاج إلى دوام الوجود، وذلك مستفاد من فضل الله تعالى.

وأما فقر العبد بالإضافة إلى أصناف حاجاته فلا يحصر، ومن جملة حاجاته ما يتوصل إليه بالمال، ثم يتصور أن يكون له خمسة أحوال عند فقره:

الأولى: أن يكون بحيث لو أتاه المال لكرهه وتأذى به، وهرب من أخذه بغضاً له، واحترازاً من شره وشغله، وصاحب هذه الحالة يسمى زاهداً.

الحالة الثانية: أن يكون بحيث لا يرغب فيه رغبة يفرح بحصوله، ولا يكرهه كراهة يتأذى بها، وصاحب هذه الحالة يسمى راضياً.

الثالثة: أن يكون وجود المال أحب إليه من عدمه لرغبة له فيه، ولكن لم يبلغ من رغبته أن ينهض لطلبه، بل إن أتاه عفواً أو صفواً أخذه وفرح به، وإن افتقر إلى تعب في طلبه لم يشتغل به. وصاحب هذه الحالة يسمى قانعاً.

الرابعة: أن يكون تركه للطلب لعجزه، وإلا فهو راغب فيه، لو وجد سبيلًا إلى طلبه

بالتعب لطلبه، وصاحب هذه الحالة يسمى الحريص.

الخامسة: أن يكون مضطراً إلى ما قصده من المال، كالجائع، والعاري الفاقد للمأكول والملبوس. ويسمى صاحب هذه الحالة مضطراً، كيفما كانت رغبته في الطلب ضعيفة أو قوية.

وأعلى هذه الخمسة: الحالة الأولى، وهي: الزهد، ووراءها حالة أخرى أعلى منها، وهي أن يستوي عنده وجود المال وعدمه، فإن وجده لم يفرح به، ولم يتأذ إن فقده، كما روينا عن عائشة رضي الله عنها أنها جاءها مال في غرارتين، ففرقته في يومها، فقالت لها جاريتها: أما استطعت أن تشتري لنا مما قسمت لحماً بدرهم نفطر عليه؟ فقالت: لـو ذكرتيني لفعلت.

. فمن هذه حاله لو كانت الدنيا بحذافيرها في يده لم تضره، إذ هو يرى الأموال في خزانه الله تعالى، لا في يد نفسه.

وينبغي أن يسمى صاحب هذه الحالة المستغني، لأنه غني عن فقد المال ووجوده جميعاً. ومتى كان الزاهد في الدنيا لا يسرغب في وجودها، ولا عدمها، فهو في غاية الكمال.

قال أحمد بن أبي الحواري لأبي سليمان الداراني: قال مالك بن دينار للمغيرة: اذهب إلى البيت فخذ الزكاة التي أهديتها لي، فإن الشيطان يوسوس لي أن اللص قد أخذها، فقال أبو سليمان: هذا من ضعف الزهد، هو قد زهد في الدنيا، ما عليه من أخذها. فالهرب من المال والزهد في حق الضعفاء كمال، فأما في حق الأنبياء والأقوياء، فسواء عليهم وجوده وعدمه. وقد يظهر القري النفار من المال ليقتدي به الضعفاء في الترك، والله أعلم.

#### فصسل في فضيلة الفقر وتفضيل الفقر على الغني

أما الآيات نقد قال الله تعالى في معرض المدح في حق الفقراء: ﴿ لِلْفُ قَرَآءَ ٱلَّذِينَ أَخْرِجُواْمِن أَخْرِجُواْمِن ﴿ لِلْفُقَرَآءِ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْمِن لِيَامِعَ ﴾ (١)... الآية. وقال: ﴿ لِلْفُقَرَآءِ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْمِن يَسَرِهِمْ ﴾ (١)... الآية.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٧٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر، الآية: ٨.

وأما الأخبار فكثيرة، منها: قوله ﷺ: «قمت على باب الجنة فإذا عامة من يدخلها الفقراء، إلا أن أصحاب الجد محبوسون » وذكر تمام الحديث. وهو في «الصحيحين» (١) وفيهما (٢) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: « اللهم اجعل رزق آل محمد قوتاً ». وفيهما (٣) من حديث عائشة رضي الله عنها قالت: ما شبع آل محمد منذ قدم المدينة من طعام البر ثلاث ليال تباعاً حتى قبض.

وفي أفراد مسلم (<sup>4)</sup> من حديث عمر رضي الله عنه قال: لقد رأيت رسول الله ﷺ يظل اليوم يلتوي ما يجد دقلًا يملأ بطنه.

وروى أبو هريرة رضي الله عنه عن النبي على أنه قال: « يدخل فقراء المؤمنين الجنة قبل أغنيائهم بخمسمائة عام » وقال الترمذي: حديث صحيح (٠٠).

وقال على الله وقال الله عنها: « إياك ومجالسة الأغنياء »(١). وقال: « يؤتى بالعبد يوم القيامة فيعتذر الله عز وجل إليه كما يعتذر الرجل إلى الرجل في الدنيا، فيقبل: «وعزتي وجلالي ما زويت الدنيا عنك لهوانك عليّ، ولكن لما أعددت لك من الكرامة. اخرج يا عبدي إلى هذه الصفوف، فمن أطعمك أو كساك يريد بذلك وجهي، فخذ بيده فهو لك ،(٧).

وقيل لموسى عليه السلام: إذا رأيت الفقر مقبلًا، فقل: مرحباً بشعار الصالحين، وإذا رأيت الغني مقبلًا، فقل: ذنب عجلت عقوبته.

وقال أبو الدرداء: حساب ذي الدرهمين أشد حساباً من ذي الدرهم، وكان الفقراء يتقدمون في مجلس الثوري على الأغنياء.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٩٠٠ و ٦١٨١) ومسلم (٢٧٣٦).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦٠٩٥) ومسلم (١١٥٥) ورواه الترمذي (١١٥٥) وأحمد (٢/٢٤٤ و ٤٨١).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٥١٠٠ و ٢٠٨٩) ومسلم (٢٩٧٠ ـ ٢٩٧٢ ـ ٢٩٧٢) ورواه الترمذي (٢٣٥٧ ـ ٢٩٧٣) وأحمد (٦٠٦٦).

<sup>(</sup>٤) الحديث (٢٩٧٨) ورواه الترمذي (٢٣٧٣) عن النعمان بن بشير والدقل: أردأ التمر.

<sup>(</sup>٥) رواه الترمذي (٢٣٥٤) ورواه أحمد (٣٤٣/٢).

<sup>(</sup>٦) رواه الترمذي (١٧٨١) وقال الترمذي: ومعنى قوله: وإياك ومجالسة الأغنياء، هو نحو ما روي عن أبي هريرة عن النبي أنه قال ومن رأى من فضل عليه في المخلق والرزق فلينظر إلى من هو أسفل منه ممن فضل عليه فإنه أجدر أن لا يزدري نعمة الله، وحديث أبي هريرة هذا في الصحيحين.

 <sup>(</sup>٧) قال العراقي في تخريج الإحياء (١٩٧/٤) أخرجه أبو الشيخ في كتاب الثواب من حديث أنس بإسناد ضعيف وأخرج أوله أبو نعيم في الحلية.

وجاء رجل إلى إبراهيم بن أدهم بعشرة آلاف درهم فلم يقبلها، وقال: تريد أن تمحو اسمى من ديوان الفقراء!؟ لا أفعل.

وقال النبي صلى الله عليه وآله وسلم: «طوبي لمن هدي إلى الإسلام وكان عيشه كفافاً، وقنع بما آتاه الله عز وجل (١) وقد ذكرنا في القناعة وذم الحرص والطمع في كتاب ذم المال ما يغنى عن الإعادة. ولا يقدر على ذلك إلا بعد قوة الصبر.

وأما التفضيل بين الغني والفقير، فظاهر النقل يدل على تفضيل الفقير، ولكن لا بد من تفصيل، فنقول: إنما يتصور الشك والخلاف في فقير صابر ليس بحريص بالإضافة إلى غني شاكر، ينفق ماله في الخيرات، أو فقير حريص مع غني حريص، إذ لا يخفى أن الفقير القانع أفضل من الغني الحريص الممسك، وأن الغني المنفق ماله في الخير أفضل من الفقير الحريص، فإن كان الغني متمتعاً بالمال في المباحات، فالفقير الفنوع أفضل منه.

وكشف الغطاء في هذا أن ما يراد لغيره، ولا يراد لعينه، ينبغي أن يضاف إلى مقصوده، إذ به يظهر فضله، والدنيا ليست محذورة لعينها، بل لكونها عائقة عن الوصول إلى الله تعالى، والفقر ليس مطلوباً لعينه، ولكن لأن فيه فقد العائق عن الله تعالى، وعدم التشاغل عنه.

وكم من غني لا يشغله الغنى عن الله تعالى، كسليمان عليه السلام، وكذلك عثمان وعبدالرحمن بن عوف رضي الله عنهما.

وكم من فقير شغله فقره عن المقصود، وصرفه عن حب الله تعالى والأنس به، وإنما الشاغل له حب الدنيا، إذ لا يجتمع معه حب الله تعالى، فإن المحب للشيء مشغول به، سواء كان في فراقه، أو في وصاله، بل قد يكون شغله في الفراق أكثر.

والدنيا معشوقة الغافلين، فالمحروم منها مشغول بطلبها، والقادر عليها مشغول بحفظها والتمتع بها. وإن أخذت الأمر باعتبار الأكثر، فالفقير عن الخطر أبعد، لأن فتنة السراء أشد من فتنة الضراء، ومن العصمة أن لا تجد، ولما كان ذلك طبع الأدميين إلا

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۲۳۵۰) في الزهد باب ما جاء في الكفاف وصححه ورواه الحاكم (۱/٣٤ ـ ٣٥) وقال على شرط مسلم، ووافقه الذهبي ورواه ابن المبارك في الزهد (٥٥٣) وأحمد (١٩/٦) وابر حبان (٦٩٤).

القليل منهم، جاء الشرع بذم الغني وفضل الفقر. وقد تقدم ما يدل على فضله.

ومن ذلك ما روي عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله بيليج: « التقى مؤمنان على باب الجنة: مؤمن غني، ومؤمن فقير، كانا في الدنيا، فأدخل الفقير الجنة، وحبس الغني ما شاء الله تعالى أن يحبس، ثم أدخل الجنة، فلقيه الفقير، فقال: أي أخي: ماذا حبسك؟ والله لقد احتبست حتى خفت عليك، فقال: أي أخي: حبست بعدك محبساً فظيعاً كريهاً، وما وصلت إليك حتى سال مني من العرق ما لو ورده ألف بعير، كلها آكلة حمض، لصدرت عنه رواءً «(۱).

واعلم أن فراق المحبوب شديد، فإذا أحببت الدنيا، كرهت لقاء الله تعالى، فيكون قدومك بالموت على ما تكرهه، وفراقك لما تحبه، وكل من فارق محبوباً كان أذاه في فراقه بقدر حبه له وأنسه به، فينغي أن تحب من لا يفارقك، وهو الله تعالى، ولا تحب الدنيا التي تفارقك.

#### فصـــل في آداب الفقير في فقره

ينبغي له أن لا يكون كارهاً لما ابتلاه الله به من الفقر.

وأرفع من هذا أن يكون راضياً فرحاً، ويكون متوكلًا على الله سبحانه، واثقاً به ومتى عكس الحال، وكان يشكو إلى الخلق، ولا يشكر الله تعالى، كان الفقر عقوبة في حقه، فلا ينبغي له إظهار الشكوى، بل يظهر التعفف والتجمل. قال الله تعالى: ﴿ يحسبهم الجاهل أغنياء من التعفف ﴾ (٢).

وينبغي للفقير أن لا يتواضع لغني لأجل غناه، ولا يرغب في مجالسته.

وينبغي له أيضا أن لا يفتر عن العبادة بسبب فقره، ولا يمنع بذل ما فضل عنه، فإن ذلك جهد المقل. روى أبو ذر رضي الله عنه قال: قلت: يا رسول الله: أي الصدقة أفضل؟ قال: «جهد من مقل إلى فقير في السر »(٣).

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (١/ ٣٠٢) وقال الحافظ المنذري في «الترغيب والترهيب» (١٣٩/٤) رواه أحمد بإسناد جيد قوى.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الأية: ٧٢.

<sup>(</sup>٣) قال في مجمع الزوائد، (٨/ ١١٥) رواه أحمد في حديث طويل. وفيه أبو عمرو لدمشقي وهو متروك.

#### بيان آدابه في قبول العطاء

إذا جاءه بغير سؤال ينبغي أن يلاحظ فيما جاءه ثلاثة أمور: نفس الممال، وغرض المعطى، وغرضه في الأخذ.

أما في نفس المال، فينبغي أن يكون خالياً عن الشبهات كلها، فإن كان فيه شبهة، فليحترز عن أخذه.

وقد تقدم في كتاب الحلال والحرام درجات الشبهة، وما يجب اجتنابه، وما يستحب.

وأما غرض المعطي، فلا يخلو، إما أن يكون طلباً للمحبة، وهو الهدية، فلا بأس بقبولها إذا لم تكن رشوة ولم يكن فيها منة.

الثاني: أن يكون غرض المعطى الثواب، وهو الزكاة والصدقة، فعليه أن ينظر في صفات نفسه، هل هو مستحق أم لا؟ فان اشتبه عليه فهو محل شبهة، وإن كان صدقة، فكان المعطى إنما يعطيه لدينه؛ فلينظر إلى باطنه، فإن كان مقارناً لمعصية في السر، يعلم أن المعطى لو علم بذلك، لنفر طبعه ولما تقرب إلى الله بالصدقة عليه، لم يأخذه، كما لو أعطاه لظنه أنه عالم فلم يكن.

الثالث: أن يكون غرض المعطي الشهوة والرياء والسمعة، فينبغي أن يرد عليه قصده الفاسد، ولا يأخذه، لأنه إذا قبله يكون معيناً له على قصده الفاسد. وأما غرضه في الأخذ، فلينظر أهو محتاج إليه أو مستغن عنه؟ فإن كان مستغناً عنه لم يأخذه، وإن كان محتاجاً إليه، وقد سلم من الشبهة والأفات التي ذكرناها، فالأفضل له الأخذ، لما روي عن عمر رضي الله عنه، أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم قال: « ما جاءك من هذا المال وأنت غير مشرف ولا سائل، فخذه، وما لا فلا تتبعه نفسك ، أخرجاه في «الصحيحين»(۱). وفي حديث آخر: « من جاءه من أخيه معروف من غير إشراف ولا مسألة، فليقبله ولا يرده، فإنما هو رزق ساقه الله الله هوالد.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٤٠٤ و ٦٧٤٤) ومسلم (١٠٤٥) ورواه النسائي (١٠٥/٥).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (٤/ ٢٢١) وقال في «مجمع الزوائد» (٣/ ١٠) رواه أحمد وأبو يعلى والطبراني في الكبير ورجال أحمد رجال الصحيح. وقال الحافظ العراقي في تخريج الإحياء (٢٠٧/٤)، رواه أحمد وأبو يعلى والطبراني بإسناد جيد.

#### فصـــل

#### في بيان تحرم السؤال من غير ضرورة وآداب الفقير المضطر في السؤال

اعلم أنه قد ورد في السؤال أحاديث في النهي عنه، وفي الترخيص فيه.

أما الترخيص: فكقوله صلى الله عليه وآله وسلم: «للسائل حق وإن جاء على فرس »(١). وفي بعض الأحاديث: « ردوا السائل ولو بظلف محرق »(٢). ولو كان السؤال حراماً، لما جاز إعانة المعتدي على عدوانه، والإعطاء إعانة.

وأما أحاديث النهي عن السؤال: فروى ابن عمر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: « لا تزال المسألة بأحدكم حتى يلقى الله عز وجل وليس في وجهه مزعة لحم ، أخرجاه في «الصحيحين» (٣). وفيهما (٤) أيضاً: أنه على ذكر التعفف عن المسألة فقال: « اليد العليا خير من اليد السفلى ». واليد العليا المعطية، والسفلى السائلة. وفي حديث ابن مسعود رضي الله عنه: أنه على قال: « من سأل وله ما يغنيه، جاءت مسألته يوم القيامة خدوشاً أو كدوحاً في وجهه ،(٥) إلى آخره. وهو حديث حسن، وفي المعنى أحاديث كثيرة.

وكشف الغطاء في هذا أن نقول: السؤال في الأصل حرام، لأنه لا ينفك عن ثلاثة أمور: .

أحدها: الشكوي.

والثاني: إذلال نفسه، وما ينبغي للمؤمن أن يذل نفسه.

والثالث: إيذاء المسؤول غالباً.

وإنما يباح السؤال في حال الضرورة والحاجة المهمة القريبة من الضرورة. أما

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (١/١١) وأبو داود (١٦٦٥) والحديث حسن بشواهده.

 <sup>(</sup>٢) رواه أحمد (٣٨٣/٦) ومالك (٢ / ٩٢٣) والنسائي (٨٦/٥) ونحوه عن عائشة رواه الترمذي (٦٦٥) وأبو داود (١٦٦٧) وقال الترمذي حديث حسن صحيح. والظلف خف الشاة وفي كونه محرقاً في لغة في غاية ما يعطى من القلة. جامع الأصول (٤٥١/٦).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٤٠٥) ومسلم (١٠٤٠) ورواه النسائي (٩٤/٥) وأحمد (١٥/٢ و ١٨٨).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (١٣٦١ و/١٤٠٣) ومسلم (١٠٣٥) ورواه الترمذي (٢٢٦٥) والنسائي (١٠١/٥).

<sup>(</sup>٥) رواه أبو داود (١٦٢٦) والترمذي (١٥٠) والنسائي (١٩٧/٥) وابن ماجه (١٨٤٠) والدارمي (١٨٤/) والدارمي (٢٨٦/١) وأحمد (٢٨٦/١) وإسناده صحيح .

المضطر، فهو كسؤال الجائع عند خوفه على نفسه موتاً أو مرضاً، وكسؤال العاري الذي ليس له ما يواريه.

وأما المحتاج حاجة مهمة، فهو كمن له جبة ولا قميص تحتها في الشتاء، فهو يتأذى بالبرد تأذياً لا ينتهي إلى حد الضرورة، فكذلك من يقدر على المشي لكن بمشقة، يجوز له أن يسأل أجرة يكتري بها للركوب، وتركه أولى. ومن وجد الخبز وهو يحتاج إلى الأدم، فله أن يسأل مع الكراهة، وكذلك إن سأل المحمل من هو قادر على الراحلة.

وينبغي في مثل هذه المسألة أن يظهر الشكر لله تعالى، ولا يسأل سؤال محتاج، بل يقول: أنا مستغن بما أملكه، وإنما النفس تطالبني، فيخرج بهذا عن حد الشكوى لله تعالى.

وينبغي أن يسأل أباه أو قريبه أو صديقه الذي لا ينقص بذلك في عينه، أو السخي الذي أعد ماله للمكارم، فيخرج بذلك من الذل.

وإن أخذ ممن يعلم أنه إنما أعطاه حياءً، لم يجز له الأخذ، ويجب رده إلى صاحبه.

ولا يجوز للفقير أن يسأل إلا مقدار ما يحتاج إليه، من بيت يسكنه، وثوب يستره، وطعام يقيمه.

ويراعي في هذه الأشياء ما يدفع الزمان من غير تنوق في شيء من ذلك، فإن كان يعلم أنه يجد من يسأله كل يوم، لم يجز أن يسأل أكثر من قوت يومه وليلته، وإن خاف أن لا يجد من يعطيه، أو خاف أن يعجز عن السؤال، أبيح له السؤال أكثر من ذلك.

ولا يجوز له في الجملة أن يسأل فوق ما يكفيه لسنته، وعلى هذا يتنزل الحديث المروي في تقدير الغنى بخمسين درهماً، فإنها تكفي المنفرد المقتصد لسنة، فأما ذو العائلة فلا.

#### بيان أحوال السائلين

كان بشر الحافي يقول: الفقراء ثلاثة: فقير لا يسأل، وإن أعطي لا يأخذ، فهذا من الروحانيين.

وفقير لا يسأل، وإن أعطي أخذ، فذاك من أهل حظيرة القدس.

وفقير إذا احتاج سأل، فكفارة مسألته صدقه في السؤال.

قال الشيخ جمال الدين رحمه الله: قلت: وفصل الخطاب أنه متى قدر الفقير على

دفع الزمان من غير سؤال، لم يجز له أن يسأل، فإن كان يندفع على مضض، نظرت، فإن كان مثله لا يحتمل، ولا يخاف منه التلف، فالسؤال مباح وتركه فضيلة، وإن كان مثله لا يحتمل، وجب عليه أن يسأل.

قال سفيان الثوري رحمه الله: من جاع فلم يسأل حتى مات دخل النار.

# الشطر الثاني من الكتاب وفيه بيان حقيقة الزهد وفضيلته وذكر درجاته وأقسامه ونحو ذلك

اعلم أن الزهد في الدنيا مقام شريف من مقامات السالكين، والزهد عبارة عن انصراف الرغبة عن الشيء إلى ما هو خير منه، وشرط المرغوب عنه أن يكون مرغوباً فيه بوجه من الوجوه، فمن رغب عن شيء ليس مرغوباً فيه ولا مطلوباً في نفسه، لم يسم زاهداً، كمن ترك التراب لا يسمى زاهداً.

وقد جرت العادة بتخصيص اسم الزاهد بمن ترك الدنيا، ومن زهد في كل شيء سوى الله تعالى، فهو الزاهد الكامل، ومن زهد في الدنيا مع رغبته في الجنة ونعيمها، فهو أيضاً زاهد، ولكنه دون الأول.

واعلم أنه ليس من الزهد ترك المال، وبذله على سبيل السخاء والقوة، واستمالة القلوب، وإنما الزهد أن يترك الدنيا للعلم بحقارتها بالنسبة إلى نفاسة الأخرة.

ومن عرف أن الدنيا كالثلج يذوب، والآخرة كالدر يبقى، قويت رغبته في بيع هذه بهذه. وقد دل على ذلك قوله تعالى: ﴿ قُلْمَنْكُالدُّنَيَا قَلِيلُُّ وَٱلْآخِرَةُ خَيْرٌّلِمَنِٱنَّقَىٰ ﴾ (١) وقوله: ﴿ مَاعِندَكُمْ يَنفَدُ وَمَاعِندَاللَّهِ بَاقِ ﴾ (١).

ومن فضيلة الزهد قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَمُدَّنَ عَيْنَيْكَ إِلَى مَامَتَّعْنَابِهِ ۚ أَزْوَجُامِنْهُمْ زَهْرَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ ﴾ (٣). وقال النبي ﷺ: ﴿ من أصبح وهمه الدنيا، شتت الله عليه أمره، وفرق عليه ضيعته، وجعل فقره بين عينيه، ولم يأته من الدنيا إلا ما كتب له، ومن

السورة النساء، الآية: ٧٧.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية: ٩٦.

<sup>(</sup>٣) سورة طه، الآية: ١٣١.

أصبح وهمه الآخرة، جمع الله له همه، وحفظ عليه ضيعته، وجعل غناه في قلبه، وأتته الدنيا وهي راغمة (1).

وقال الحسن: يحشر الناس عراةً ما خلا أهل الزهد، وقال: إن أقواماً أكرموا الدنيا فصلبتهم على الخشب فأهينوها، فأهنأ ما تكون إذا أهنتموها.

وقال الفضيل: جعل الشركله في بيت، وجعل مفتاحه حب الدنيا، وجعل الخيركله في بيت، وجعل مفتاحه الزهد في الدنيا.

وكان بعض السلف يقول: الزهد في الدنيا يريح القلب والبدن، والرغبة فيها تكثر الهم والحزن.

#### فصـــل في درجات الزهد وأقسامه

من الناس من يزهد في الدنيا وهو لها مشتم، لكنه يجاهد نفسه، وهذا يسمى: المتزهد، وهومبدأ الزهد.

الدرجة الثانية: أن يزهد فيها طوعاً لا يكلف نفسه ذلك، لكنه يرى زهده ويلتفت إليه، فيكاد يعجب بنفسه، ويرى أنه قد ترك شيئاً له قدر لما هو أعظم قدراً منه، كما يترك درهماً لأخذ درهمين، وهذا أيضاً نقصان.

الدرجة الثالثة: وهي العليا أن يزهد طوعاً، ويزهد في زهده، فلا يرى أنه ترك شيئاً، لأنه عرف أن الدنيا ليست بشيء، فيكون كمن ترك خرقة، وأخذ جوهرة، فلا يرى ذلك معاوضة، فإن الدنيا إلى نعيم الآخرة، أحسن من خرقة بالإضافة إلى جوهرة. فهذا هـو الكمال في الزهد.

واعلم أن مثل من ترك الدنيا، مثل من منعه عن باب الملك كلب على بابه، فألقى إليه لقمة من خبز فشغله بذلك ودخل، فقرب من الملك. أفتراه يرى لنفسه يدأ عند الملك بلقمة ألقاها إلى كلبه في مقابلة ما قد ناله؟

فالشيطان كلب في باب الله عز وجل، يمنع الناس من الدخول، مع أن الباب مفتوح، والحجاب مرفوع، والدنيا كلقمة، فمن تركها لينال عز الملك، فكيف يلتفت إليها؟ ثم إن نسبتها، أعني ما سلم لكل شخص منها ولو عمّر ألف سنة بالإضافة إلى نعيم الأخرة، أقل

رواه ابن ماجه (٤١٠٥) بسند جيد وروى الترمذي نحوه (٢٤٦٥).

من لقمة بالإضافة إلى ملك الدنيا، لأن الفاني لا نسبة له إلى الباقي، كيف ومدة العمر قصيرة ولذات الدنيا مكدرة •

وأما الزهد بالإضافة إلى المرغوب فيه، فعلى ثلاث درجات:

أحدها: الزهد للنجاة من العذاب، والحساب، والأهوال التي بين يدي الأدمي وهذا زهد الخائفين.

الدرجة الثانية: الزهد للرغبة في الثواب، والنعيم الموعود به، وهذا زهد الراجين، فإن هؤلاء تركوا نعيماً لنعيم.

الدرجة الثالثة: وهي العليا. وهو أن لا يزيد في الدنيا للتخلص من الآلام، ولا للرغبة في نيل اللذات، بل لطلب لقاء الله تعالى، وهذا زهد المحسنين العارفين، فإن لذة النظر إلى الله سبحانه وتعالى بالإضافة إلى لذات الجنة، كلذة ملك الدنيا، والاستيلاء عليها، بالإضافة إلى لذة الاستيلاء على عصفور واللعب به.

#### فصــل في بيان تفصيل الزهد فيما هو من ضروريات الحياة

والضروريات المهمات سبعة أشياء: المطعم، والملبس، والمسكن، وأثباثه، والمنكح، والمال، والجاه.

فأما الأول \_ وهو المطعم \_ فاعلم أن همة الزاهد منه ما يدفع به الجوع مما يوافق بدنه من غير قصد الالتذاذ. وفي الحديث: « إن عباد الله ليسوا بالمتنعمين (). وقالت عائشة رضي الله عنها لعروة: كان يمر بنا هلال، وهلال، وهلال، ما يوقد في بيت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم نار. قال قلت: يا خالة: فعلى أي شيء كنتم تعيشون؟ قالت: على الأسودين، الماء والتمر(). والأحاديث في ذلك كثيرة مشهورة.

وقد كان جمهور من الزهاد يخشنون المطعم، وكان فيهم من لا يطيق ذلك. فكان الثوري حسن المطعم، وربما حمل في سفرته اللحم المشوي والفالوذج.

وفي الجملة، فالزهد يقصد ما يصلح به بدنه، ولا يزيد في التنعم، إلا أن الأبدان تختلف، فمنها ما لا يحمل التخشن.

 <sup>(</sup>١) رواه أحمد (٧٤٣/٥ و ٢٤٣). وقال في «الترغيب والترهيب» (١٤٢/٣) رواه أحمد والبيهقي ورواة أحمد ثقات.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري/ ٥١٠٠ و ٢٠٨٩) ومسلم (٢٩٧٠ ـ ٢٩٧٣) والترمذي (٢٣٥٧) و (٢٣٥٨).

وقد يدخر بعض الناس الزاد الحلال لتقوته، فلا يخرجه ذلك من الزهد، فقد كان السبتي يعمل من السبت إلى السبت ويتقوته.

وورث داود الطائي عشرين ديناراً، فأنفقها في عشرين سنة.

الثاني: الملبس، فالزاهد يقتصر فيه على ما يدفع الحر والبرد، ويستر العورة، ولا بأس أن يكون فيه نوع تجمل، لئلا يخرجه التقشف إلى الشهرة. وكان أكثر لباس السلف خشناً، فصار لبس الخشن شهرة.

وقد روي عن أبي بردة قال: أخرجت إلينا عائشة رضي الله عنها كساء ملبداً، وازاراً غليظاً، وقالت: قبض رسول الله صلى الله عليه وآليه وسلم في هذين. أخرجاه في «الصحيحين»(١).

وعن الحسن قال: خطب عمر رضي الله عنه وهو خليفة، وعليه إزار فيه اثنتا عشرة رقعة.

الثالث: المسكن، فللزاهد فيه ثلاث درجات:

أعلاها: أن لا يطلب موضعاً خاصاً لنفسه، بل يقنع بزوايا المساجد، كأصحاب الصفة.

وأوسطها: أن يطلب موضعاً خاصاً لنفسه، مثل كوخ من سعف، أو خص وما أشبه ذلك.

وأدناها: أن يطلب حجرة مبنية. ومتى طلب السعة وعلو السقف، فقد جاز حد الزهد في المسكن. وقد توفي رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ولم يضع لبنة على لبنة.

قال الحسن: كنت إذا دخلت بيوت رسول الله صلى الله عليه وآلـه وسلم، نِلتُ السقف. وفي الحديث: إن الرجل يؤجر في نفقته كلها إلا في التراب(١).

وقال إبراهيم النخعي رحمه الله: إذا كان البنيان كفافاً، فلا أجر ولا وزر.

وفي الجملة: إن كل ما يراد للضرورة فلا ينبغي أن يجاوز حد الزهد.

الرابع: أثاث البيت، فينبغي للزاهد أن يقتصر فيه على الخزف، ويستعمل الإناء الواحد في مقاصده، فيأكل في القصعة، ويشرب فيها، ومن خرج إلى كثرة العدد في الآلة،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٩٤١ و ٥٤٨٠) ومسلم (٢٠٨٠) ورواه أبو داود (٣٦٠) والترمذي (١٧٣٣).

 <sup>(</sup>٢) بلفظ دكل نفقة مؤمن في غير معصية فعلى الله خلفه إلا نفعة في بنيان، رواه أبو يعلى وفي إسناده أحمد المنكدر بن محمد وثقه أحمد وغيره وضعفه النسائي كما في «مجمع الزوائد» (١٣٦/٣).

أو في نفاسة الجنس، خرج عن الزهد.

ولينظر إلى سيرة رسول الله على الله المحتبح مسلم (١)، من حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: دخلت على رسول الله على وهو مضطجع على حصير، وإذا الحصير قد أثر في جنبه، فنظرت في خزانة رسول الله على، فإذا أنا بقبضة من شعير، نحو الصاع. وفي رواية البخاري (٢): فوالله ما رأيت شيئاً يرد البصر. والحديث مشهور في «صحيح مسلم».

وقال على رضي الله عنه: تزوجت فاطمة ومالي ولها فراش إلا جلد كبش، كنا ننام عليه بالليل، ونعلف عليه الناضع بالنهار، ومالي خادم غيرها، ولقـد كانت تعجن، وإن قُصتها لتضرب حرف الجفنة من الجهد الذي بها.

ودخل رجل على أبي ذر رضي الله عنه، فجعل يقلب بصره في بيته، فقال: يا أبا ذر! ما أرى في بيتك متاعاً، ولا أثاثاً. فقال: إن لنا بيتاً نوجه إليه صالح متاعنا. فقال: إنه لا بد لك من متاع ما دمت ههنا، فقال: إن صاحب المنزل لا يدعنا فيه.

الخامس: المنكح، لا معنى للزهد في أصل النكاح، ولا في كثرته.

قال سهل بن عبدالله: حبب إلى رسول الله ﷺ النساء(٣).

وكان علي رضي الله عنه من أزهد الصحابة، وكان له أربع نسوة، وبضع عشرة سرية.

وكان أبو سليمان الداراني يقول: كل ما شغلك عن الله، من أهل، ومال، وولد، فهو مشؤوم.

ويكشف الغطاء عن ذلك أن نقول: من غلبت عليه شهوته وخاف على نفسه، تعين عليه النكاح، فأما من لا يخاف، فهل النكاح في حقه أفضل أو التعبد؟ فيه اختلاف بين العلماء. والناس مختلفون فيه، منهم من يقصد النكاح لطلب النسل ويمكنه الكسب الحلال للعائلة، فلا يقدح ذلك في دينه، ولا يتشتت قلبه، بل يجمع النكاح همه، ويكف بصره، ويرد فكره، فهذا غاية في الفضيلة، وعليه يحمل حال رسول الله علي وحال علي رضي الله عنه، ومن جرى مجراهما ولا التفات إلى قول من يرى الزهد بترك الالتلذاذ بالنكاح، فإن ذلك يقع ضمناً وتبعاً للمقصود.

 <sup>(1)</sup> رواه مسلم (۱٤٧٩).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٤٦٢٩).

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (١٢٨/٣) والنسائي (٦١/٧- ٦٢) والحاكم (١٦٠/٢) وصححه ووافقه الذهبي وحسنه الحافظ ابن حجر وفي تلخيص الحبيره (١٦٦/٣).

وقد كان بعض السلف يختار المرأة الدون على الجميلة، وذلك محمول على أن تلك تكون إلى الدين أميل، والنفقة عليها أقل، والاهتمام بأمرها يسير، بخلاف المستحسنة، فإنها تشتت القلب، وتشغله، وتريد زيادة في النفقة، وربما لم يكن.

وقد قال مالك بن دينار: يعمد أحدهم فيتزوج ديباجة الحي فتقول: أريد مـرطاً<sup>(١)</sup> فَتَمْرُطُ دينَه.

السادس: المال: وهو ضروري في المعيشة، فالزاهد يقتصر منه على ما يدفع به الوقت وكان في الصالحين من يتشاغل بالتجارة ويقصد بها العفاف.

وكان حماد بن سلمة إذا فتح حانوته وكسب حبتين، قام.

وكان سعيد بن المسيب يتجر في الزيت، وخلف أربعمائة دينار، وقال: إنما تركتها لأصون بها عرضى وديني.

السابع: الجاه، ولا بد للإنسان من جاه حتى في قلب خادمه، واشتغال الزاهد بالزهد يمهد له الجاه في القلوب، فينبغي أن يتحرز من شر ذلك.

وفي الجملة فإن الحوائج الضرورية ليست من الدنيا، وكان كثير من السلف يعرض لهم بالمال الحلال، فيقولون: لا نأخذه، نخاف أن يفسد علينا ديننا.

#### فصــل في بيان علامات الزهد

قد تظن أن تارك المال زاهد، وليس كذلك، فإن ترك المال، وإظهار التخشن، سهل على من أحب المدح بالزهد، فكم من راهب قد لازم الدير، وقلل المطعم، وقوَّاه على ذلك حب المحمدة، كما سبق ذكره في كتاب الرياء.

ولا بد من الزهد في فضول الأموال والجاه جميعاً، حتى يكمل الزهد في حظوظ النفس، فأول معرفة الزهد مشكل.

وقد قال ابن المبارك: أفضل الزهد إخفاء الزهد، وينبغي أن يعوُّل في هذا على ثلاث علامات:

ا**لأولى**: أن لا يفرح بموجود، ولا يحزن على مفقود، كما قال تعالى:﴿ لِكَيْــُالاَتَـأْسَـوَّأُ

<sup>(</sup>١) المرط: كساء من صوف أو خزكان يؤتزر به.

# عَلَىٰ مَافَاتَكُمُ وَلَا تَفْرَحُواْ بِمَا ءَا تَنَكُمُ ﴾ (١). وهذا علامة الزهد في المال.

الثاني: أن يستوي عنده ذامه ومادحه، وهذه علامة الزهد في الجاه.

الثالث: أن يكون أنسه بالله، والغالب على قلبه حلاوة الطاعة.

فأما محبة الدنيا ومحبة الله تعالى، فهما في القلب كالماء، والهواء في القدح، إذا دخل الماء خرج الهواء، فلا يجتمعان.

قيل لبعضهم: إلام أفضى بهم الزهد؟ قال: إلى الأنس بالله.

قال يحيى بن معاذ: الدنيا كالعروس، ومن يطلبها يطلب ماشطتها، والزاهد يسخم وجهها، وينتف شعرها، ويخرق ثوبها، والعارف مشتغل بالله تعالى عنها.

فهذا ما أردنا ذكره من حقيقة الزهد وأحكامه.

وإذا كان الزهد لا يتم إلا بالتوكل فلنشرع في بيانه إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>١) سورة الحديد، الأية: ٢٣.

### كتاب التوحيد والتوكل بيان فضيلة التوكل

قال الله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَـتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾(١). وقال: ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَحَسَّبُهُ ﴾ (٢).

وفي الحديث: أن النبي في ذكر أنه يدخل الجنة من أمته سبعون ألفاً لا حساب عليهم، ثم قال: « هم الذين لا يكتوون، ولا يسترقون، ولا يتطيرون، وعلى ربهم يتوكلون ». أخرجاه في «الصحيحين» (٣).

وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله على يقول: « لو أنكم توكلتم على الله حق توكله، لرزقكم كما يرزق الطير تغدو خماصاً وتروح بطاناً »(٤). وكان من دعاء النبي على: « اللهم إني أسألك التوفيق لمحابك من الأعمال، وصدق التوكل عليك، وحسن الظن بك »(٥).

والتوكل يبتني على التوحيد، والتوحيد طبقات:

منها أن يصدق القلب بالوحدانية المترجم عنها قولك: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير. فيصدق بهذا اللفظ، ولكن من غير معرفة دليل، فهو اعتقاد العامة.

الاية: ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الطلاق، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٦١٧٥) ومسلم (٢١٨) في الإيمان.

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد (٢٠/١ و ٥٢) والترمذي (٣٣٤٤) وابن ماجه (٤١٦٤) وابن المبارك في دالزهد، (٥٥٩) والبغوي في دشرح السنة، (٤١٨) وصححه ابن حبان (٧٣٠). الحاكم (٣١٨/٤) والطيالسي (١٣٩).

<sup>(</sup>٥) عزاه السيوطي في الجامع الصغير (١٥٢٣) إلى الحكيم عن أبي هريرة وأبي نعيم في الحلية وضعفه في فيض القدير (١٤/١).

الثانية: أن يرى الأشياء المختلفة، فيراها صادرة عن الواحد، وهذا مقام المقربين.

الثالثة: أن الإنسان إذا انكشف عن بصيرته أن لا فاعل سوى الله، لم ينظر إلى غيره، بل يكون منه الخوف وله الرجاء وبه الثقة وعليه التوكل، لأنه في الحقيقة هو الفاعل وحده، فسبحانه والكل مسخرون له، فلا يعتمد على المطر في خروج الزرع، ولا على الغيم في نزول المطر، ولا على الربح في سير السفينة، فإن الاعتماد على ذلك جهل بحقائق الأمور. ومن انكشفت له الحقائق، علم أن الربح لا تتحرك بنفسها، ولا بد لها من محرك. فالتفات العبد في النجاة إلى الربح يضاهي التفات من أخذ لتضرب عنقه، فوقع له الملك بالعفو عنه، فأخذ يشتغل بذكر الحبر والكاغد والقلم الذي كتب به التوقيع، ويقول: لولا هذا القلم ما تخلصت، فيرى نجاته من القلم لا من محرك القلم، وهذا غاية الجهل. ومن علم أن القلم لا حكم له في نفسه، شكر الكاتب دون القلم، وكل المخلوقات في قهر تسخير الخالق أبلغ من القلم في يد الكاتب، فسبحان مسبب الأسباب الفعال لما يريد.

### فصــل في بيان أحوال التوكل وأعماله وحده ونحو ذلك

اعلم أن التوكل مأخوذ من الوكالة، يقال: وكل فلان أمره إلى فلان، أي فوض أمره إليه، واعتمد فيه عليه.

فالتوكل عبارة عن اعتماد القلب على الموكل، ولا يتوكل الإنسان على غيره إلا إذا اعتقد فيه أشياء: الشفقة، والقوة، والهداية. فإذا عرفت هذا، فقس عليه التوكل على الله سبحانه، وإذا ثبت في نفسك أنه لا فاعل سواه، واعتقدت مع ذلك أنه تام العلم والقدرة والرحمة، وأنه ليس وراء قدرته قدرة، ولا وراء علمه علم، ولا وراء رحمته رحمة، اتكل قلبك عليه وحده لا محالة، ولم يلتفت إلى غيره بوجه، فإن كنت لا تجد هذه الحالة من نفسك، فسببه أحد أمرين:

إما ضعف اليقين بأحد هذه الخصال.

وإما ضعف القلب باستيلاء الجبن عليه، وانزعاجه بسبب الأوهام الغالبة عليه، فإن القلب قد ينزعج ببقاء الوهم وطاعته له من غير نقصان في اليقين، فإنه من كان يتناول عسلًا فشبه بين يديه بالعذرة، ربما نفر طبعه منه، وتعذر عليه تناوله.

ولو كلف العاقل أن يبيت مع الميت في قبر أو فراش أو بيت، نفر طبعه من ذلك، وإن كان متيقناً كونه ميتاً جماداً في الحال، ولا ينفر طبعه عن سائر الجمادات وذلك جبن في

القلب، وهو نوع ضعف قلما يخلو الإنسان منه، وقد يقوى حتى يصير مرضاً، حتى يخاف أن يبيت في البيت وحده مع غلق الباب وإحكامه.

فإذاً لا يتم التوكل إلا بقوة القلب، وقوة اليقين جميعاً، فإذا انكشف لك معنى التوكل، وعلمت الحالة التي تسمى توكلًا، فاعلم أن تلك الحالة لها في القوة والضعف ثلاث درجات:

الأولى: ما ذكرناه، وهو أن يكون حاله في حق الله تعالى الثقة بكفالته وعنايته، كحاله في الثقة بالوكيل.

الدرجة الثانية: وهي أقوى، أن يكون حاله مع الله تعالى كحال الطفل مع أمه، فإنه لا يعرف غيرها ولا يفزع إلى سواها، ولا يعتمد إلا إياها، وإن نابه أمر كان أول خاطر يخطر على قلبه، وأول سابق إلى لسانه: يا أماه. فمن كان تألهه إلى الله، ونظره إليه، واعتماده عليه، كلف به كما يكلف الصبي بأمه، فيكون متوكلًا حقاً.

والفرق بين هذا وبين الأول، أن هذا متوكل قد فني في توكله عن توكله، إذ لا يلتفت إلى غير المتوكل عليه، ولا مجال في قلبه لغيره.

وأما الأول، فهو متوكل بالتكليف والكسب، وليس فانياً عن توكله، بل له التفات إليه، وذلك شغل صارف عن ملاحظة المتوكل عليه وحده.

الدرجة الثالثة: وهي أعلى منهما، أن يكون بين يدي الله تعالى مثل الميت بين يدي الغاسل، لا يفارقه إلا أنه لا يرى نفسه ميتاً، وهذا يفارق حال الصبي مع أمه فإنه يفزع إلى أمه، ويصبح ويتعلق بذيلها.

وهذه الأحوال توجد في الخلق، إلا أن الدوام يبعد، ولا سيما المقام الثالث.

#### فصـــل في بيان أعمال المتوكلين

قد يظن بعض الناس أن معنى التوكل ترك الكسب بالبدن، وترك التدبير بالقلب، والسقوط على الأرض، كالخرقة، وكلحم على وضم (١)، وهذا ظن الجهال، فإن ذلك حرام في الشرع.

<sup>(</sup>١) الوضم. كل شيء يجعل عليه اللحم من خشب أو بارية يوقى به من الأرض.

والشرع قد أثنى على المتوكلين، وإنما يظهر تأثير التوكل في حركة العبد وسعيه إلى مقاصده، وسعي العبد إما أن يكون لجلب نفع مفقود كالكسب، أو لحفظ موجود كالادخار، وإما لدفع ضرر لم ينزل، كدفع الصائل، أو لإزالة ضرر قد نزل، كالتداوي من المرض، فحركات العبد لا تعدو هذه الفنون الأربعة.

الفن الأول: في جلب المنافع، فنقول: الأسباب التي بها تجلب المنافع على ثلاث درجات.

أحدها: سبب مقطوع به كالأسباب التي ارتبطت بها المسببات بتقدير الله تعالى ومشيئته ارتباطاً مطرداً لا يختلف، مثاله: أن يكون الطعام بين يديك وأنت جائع، فلا تمد يدك إليه وتقول: أنا متوكل، وشرط التوكل ترك السعي، ومد اليد إلى الطعام سعي، وكذلك مضغه وابتلاعه، فهذا جنون محض، وليس من التوكل في شيء، فإنك إذا انتظرت أن يخلق الله فيك شبعاً دون أكل الطعام، أو يخلق في الطعام حركة إليك، أو يسخر ملكاً ليمضغه ويوصله إلى معدتك، فقد جهلت سنة الله.

وكذلك لو لم تزرع، وطمعت أن يخلق الله تعالى نباتاً من غير بذر، أو تلد الزوجة من غير وقاع، فكل ذلك جنون، وليس التوكل في هذا المقام ترك العمل، بل التوكل فيه بالعلم والحال.

أما العلم: فهو أن تعلم أن الله تعالى خلق الطعام، واليد، والأسباب، وقوة الحركة وأنه الذي يطعمك ويسقيك.

وأما الحال، فهو أن يكون قلبك واعتمادك على فضل الله تعالى، لا على اليد والطعام، لأنه ربما جفت يدك، وبطلت حركتك، وربما سلط الله عليك من يغلبك على الطعام، فمد اليد إلى الطعام لا ينافي التوكل.

الدرجة الثانية: الأسباب التي ليست متيقنة، لكن الغالب أن المسببات لا تحصل دونها. مثاله من يفارق الأمصار، ويخرج مسافراً إلى البوادي التي لا يطرقها الناس إلا نادراً، ولا يستصحب معه شيئاً من الزاد، فهذا كالمجرب على الله تعالى، وفعله منهي عنه، وحمله للزاد مامور به، فإن رسول الله على السافر تزود واستأجر دليلًا إلى المدينة.

الدرجة الثالثة: ملابسة الأسباب التي يتوهم إفضاؤها إلى المسببات من غير ثقة ظاهرة، كالذي يستقصي في التدبيرات الدقيقة في تفصيل الاكتساب ووجوهه، فمتى كان قصده صحيحاً وفعله لا يخرج عن الشرع، لم يخرج عن التوكل، لكنه ربما دخل في أهل الحرص إذا طلب فضول العيش.

وترك التكسب ليس من التوكل في شيء، إنما هو من فعل البطالين الذين آثـروا الراحة، وتعللوا بالتوكل.

قال عمر رضي الله عنه: المتوكل الذي يلقي حبه في الأرض ويتوكل على الله.

الفن الثاني: في التعرض للأسباب بالادخار، ومن وجد قوتاً حلالاً يشغله كسب مثله عن جمع همه، فادخاره إياه لا يخرجه عن التوكل، خصوصاً إذا كان له عائلة.

وفي «الصحيحين»(١) من حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه، أن النبي ﷺ كان يبيع نخل بني النضير، ويحبس لأهله قوت سنتهم.

فإن قيل: فقد نهى رسول الله ﷺ بلالاً أن يدخر (٢٦)، فالجواب: أن الفقراء كانوا عنده كالضيف، فما كان ينبغي أن يدخر فيجوعون، بل الجواب: أن حال بلال وأمثاله من أهل الصُفّة كان مقتضاها عدم الادخار، فإن خالفوا كان التوبيخ على الكذب في دعوى الحال لا على الادخار الحلال.

الفن الثالث: مباشرة الأسباب الدافعة للضرر. ليس من شرط التوكل ترك الأسباب الدافعة للضرر، فلا يجوز النوم في الأرض المسبعة (٣)، أو مجرى السيل، أو تحت الجدار الخراب، فكل ذلك منهى عنه.

وكذلك لا ينقض التوكل لبس الدرع، وإغلاق الباب، وشد البعير بالعقال، قال الله تعالى: ﴿وَلِيَآ خُدُوٓا أَسْلِحَتُهُم ﴿(١). وجاء رجل إلى النبي ﷺ فقال: يا رسول الله أعقلها وأتوكل، أو أطلقها وأتوكل؟ قال: « اعقلها وتوكل »(٥) ويتوكل في ذلك كله على المسبب لا على السبب، ويكون راضياً بكل ما يقضي الله عليه. ومتى عرض له إذا سرق متاعه أنه لو احترز لم يسرق، أو أخذ يشكو ما جرى عليه، فقد بان بعده عن التوكل.

وليعلم أن القدر له كالطبيب، فإن قدم إليه الطعام فرح، وقال: لولا أنه علم أن الغذاء

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤١١ - ٥٠٤٣) ومسلم (١٧٥٧).

 <sup>(</sup>٢) فقد قال لبلال: وأنفق يا بلال ولا تخش من ذي العرش إقلالاً. رواه البزار (٢٠٢/١) عن أبي هريرة والغضب عن (٧٤٩ ـ ٧٥٠) وعزاه السيوطي في الجامع الصغير (٢٧٤٦) إلى الطبراني عن أبي هردة.

<sup>(</sup>٣) أرض مسبعة: أرض ذات سباع.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآية: ١٠٢.

<sup>(</sup>٥) رواه الترمذي (٢٥١٧) وقال حديث غريب أي ضعيف، لكن للحديث طريق أخرى تقوى بها فقد =

ينفعني ما قدمه، وإن منعه فرح وقال: لولا أنه علم أن الغذاء يؤذيني لما منعني.

واعلم أن كل من لا يعتقد في لطف الله تعالى ما يعتقده المريض في الطبيب الحاذق الشفيق، لم يصح توكله، فإن سرق متاعه رضي بالقضاء، وأجل الآخذ، شفقة على المسلمين. فقد شكا بعض الناس إلى بعض العلماء أنه قطع عليه الطريق، وأخذ ماله فقال: إن لم يكن غمك كيف صار بالمسلمين من يفعل هذا أكثر من غمك بمالك، فما نصحت المسلمين.

الهن الرابع: السعي في إزالة الضرر، كمداواة المريض ونحو ذلك.

اعلم أن الأسباب المزيلة للمرض تنقسم إلى ثلاثة أقسام:

إلى مقطوع به، كالماء المزيل لضرر العطش، والخبز المزيل لضرر الجوع، فهذا القسم ليس تركه من التوكل في شيء.

القسم الثاني: أن يكون مظنوناً، كالقصد، والحجامة، وشرب المسهل، ونحو ذلك. فهذا لا يناقض التوكل، فإن رسول الله ﷺ قد تداوى وأمر بالتداوي (١).

وقد تداوى خلق كثير من المسلمين، وامتنع عنه أقوام توكلًا، كما روي عن أبي بكر الصديق رضي الله عنه أنه قيل له: ألا ندعو لك طبيباً؟ فقال: رآني الطبيب. قيل: فما قال لك: قال: إني فعال لما أريد. قال المصنف رحمه الله: والذي ننصره أن التداوي أفضل، نحمل حال أبي بكر رضي الله عنه أنه قد تداوى ثم أمسك بعد انتفاعه بالدواء، أو يكون قد علم قرب أجله بأمارات.

واعلم أن الأدوية أسباب مسخرة بإذن الله تعالى.

القسم الثالث: أن يكون السبب موهوماً، كالكي، فيخرج عن التوكل، لأن النبي ﷺ وصف المتوكلين بأنهم لا يكتوون(٢).

وقد حمل بعض العلماء الكي المذكور في قوله: «لا يكتوون» على ما كانوا يفعلونه في الجاهلية، فإنهم كانوا يكتوون ويسترقون في زمن العافية لئلا يمرضوا، فإن النبي ﷺ

رواه الطبراني الكبير كما في «المجمع» (٣٠٣/١٠) وصححه ابن حبان (٧٣١) والحاكم (٦٢٣/٣)
 وقال الذهبي سنده جيد.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٣٥٤) ومسلم (٢٠٠٤) وأبو داود (٣٨٧٤) والترمذي (٣٠٣٩).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۱۷۵) ومسلم (۲۱۸).

كان يرقي ويعلم الرقية بعد انزول المرض (١)، وقد كوى أسعد بن زرارة (٢).

وأما شكوى المريض، فهي مخرجة عن التوكل، وقد كانوا يكرهون أنين المريض، لأنه يترجم عن الشكوى، فكان الفضيل يقول: أشتهى مرضاً بلا عوَّاد.

وقال رجل للإمام أحمد: كيف أنت؟ قال بخير. قال جمعت البارحة؟ قال: إذا قلت لك أنا بخير، فلا تخرجني إلى ما أكره.

فأما إذا وصف المريض للطبيب ما يجده، فإنه لا يضره. وقد كان بعض السلف يفعل ذلك، ويقول: إنما أصف قدرة الله فيَّ، ويتصور أن يصف ذلك لتلميذ يقويه على الضراء ويرى ذلك نعمة، فيصف ذلك كما يصف النعمة شكراً لها، ولا يكون ذلك شكوى.

وقد روينا أن النبي ﷺ قال: « إني أوعك كما يوعك رجلان منكم » (٣) آخر التوكل.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۶۱۰ ـ ۵۶۱۱ ـ ۵۶۱۲ ) ورواه مسلم (۲۱۹۳ ـ ۲۲۵۰) وأبو داود (۳۸۸٦) والترمذي (۲۰۲۷).

 <sup>(</sup>۲) الحديث أخرجه الترمذي (۲۰۵۱) وإسناده حسن وقال هذا حديث حسن غريب ومع ذلك فلم يعزه الحافظ العراقي في تخريج أحاديث الإحياء (۲۸٤/٤) إلا إلى الطبراني من حديث سهل بن حنيف بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٥٣٢٤) ومسلم (٢٥٧١) وأحمد (١/٥٥٤).

## كتاب المحبة والشوق والأنس والرضى

اعلم أن المحبة لله تعالى هي الغاية القصوى من المقامات، فما بعد إدراك المحبة مقام إلا وهو ثمرة من ثمارها، وتابع من توابعها، كالشوق، والأنس، والرضى، ولا قبل المحبة مقام إلا وهو من مقدماتها، كالتوبة، والصبر، والزهد وغيرها.

واعلم أن الأمة مجمعة على أن الحب لله ولرسوله فرض، ومن شواهد المحبة قوله تعالى: ﴿ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾(١). وقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤ ٱلۡشَدُّحُبَّا لِلَّهِ ﴾(١) وهذا دليل على إثبات الحب لله، وإثبات التفاوت فيه.

وفي الحديث الصحيح: أن رجلًا سأل رسول الله 選 عن الساعة فقال: « ما أعددت لها؟ » قال: يا رسول الله: ما أعددت لها من كثرة صلاة ولا صيام، إلا أني أحب الله ورسوله. فقال رسول الله 激: « المرء مع من أحب، وأنت مع من أحببت ». فما فرح المسلمون بعد الإسلام فرحهم بها (٣).

وروي أن ملك الموت جاء إلى الخليل عليه السلام ليقبض روحه، فقال له: هل رأيت خليلاً يميت خليله؟ فأوحى الله إليه: هل رأيت حبيباً يكره لقاء حبيبه؟ فقال يا ملك الموت اقبض.

وقال الحسن البصري رحمه الله: من عرف ربه أحبه، ومن أحب غير الله تعالى، لا من حيث نسبته إلى الله، فذلك لجهله وقصوره عن معرفته، فأما حب الرسول صلى الله عليه

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ١٦٥.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٤٨٤ و ٥٨١٥ و ٥٨١٩) ومسلم (٣٦٣٩) وأبو داود (٥١٣٧) والترمذي (١٣٨٦) وأحمد (١٦٧/٣).

وآله وسلم فذلك لا يكون إلا عن حب الله تعالى، وكذلك حب العلماء والاتقياء، لأن محبوب المحبوب محبوب، ورسول المحبوب محبوب، وكل ذلك يرجع إلى حب الأصل، ولا محبوب في الحقيقة عند ذوي البصائر إلا الله تعالى، ولا مستحق للمحبة سواه.

وإيضاح ذلك يرجع إلى أسباب:

أحدها: أن الإنسان يحب نفسه، وبقاءه، وكماله، ودوم وجوده، ويكره ضد ذلك من الهلاك والعدم والنقصان، وهذا جبلة كل حي لا يتصور أن ينفك عنها. وهذا يقتضي غاية المحبة لله عز وجل، فإن الإنسان إذا عرف ربه، عرف قطعاً أن وجوده ودوامه وكماله من الله، وأنه المخترع له، الموجد لذاته بعد أن كان عدماً محضاً لولا فضل الله عليه بإيجاده، وهو ناقص بعد الوجود لولا فضل الله عليه بالتكميل، ولذلك قال الحسن البصري: من عرف ربه أحبه، ومن عرف الدنيا، زهد فيها.

وكيف يتصور أن يحب الإنسان نفسه، ولا يحب ربه الذي به قوام نفسه.

السبب الثاني: أن الإنسان بالطبع يحب من أحسن إليه ولاطف وواساه، وانتـدب لنصرته، وقمع أعدائه، وأعانه على جميع أغراضه، فإنه محبوب عنده لا محالة.

وإذا عرف الإنسان حق المعرفة علم أن المحسن إليه هو الله سبحانه وتعالى فقط. وأنواع إحسانه لا يحيط به حصر، كما قال تعالى: ﴿وَإِن تَعُدُّواْنِعْـمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا ﴾(١).

وقد أشرنا إلى طرف من ذلك في كتاب الشكر، ولكنا نبين أن الإحسان من الناس غير متصور إلا بالمجاز، وأن المحسن في الحقيقة هو الله تعالى.

بيان ذلك أنا نفرض أن شخصاً أنعم عليك بجميع خزائنه وما يملك، ومكنك فيها لتتصرف كيف شئت، فإنك تظن أن هذا الإحسان منه، وهو غلط، فإنه إنما تم إحسانه بماله، وبقدرته على المال، وبداعيته الباعثة له على صرف المال. فمن الذي أنعم بخلقه وخلق ماله وخلق إرادته وداعيته؟ ومن الذي حببك إليه، وصرف وجهه إليك، والتي في نفسه أن صلاح دينه ودنياه في الإحسان إليك، ولولا ذلك ما أعطاك، فكأنه صار مقهوراً في التسليم لا يستطيع مخالفته. فالمحسن هو الذي اضطره وسخره لك، فهو جارٍ مجري خازن أمير أمره أن يسلم إلى الإنسان خلعة خلعها عليه الأمير، فإن الخازن لا يرى محسناً بتسليم خلعة الأمير، لأنه مضطر إلى طاعته، ولو خلاه الأمير ونفسه لما سلم ذلك. وكذلك كل

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم، الآية: ٣٤. وسورة النحل، الآية: ١٨.

محسن لو خلاه الله ونفسه، لم يبذل حبة من ماله حتى يسلط الله عليه الدواعي، ويلقي في نفسه أن حظه في بذل ذلك فيبذله. فينبغي للعارف أن لا يحب إلا الله، إذ الإحسان من غيره محال.

السبب الثالث: أن المحسن في نفسه وإن لم يصل إليك إحسانه محبوب في الطباع، فإنه إذا بلغك عن ملك من الملوك أنه عالم عادل عابد رفيق بالناس؛ متطلف بهم وهو في قطر بعيد، فإنك تحبه، وتجد في نفسك ميلاً كثيراً إليه. فهذا حب المحسن من حيث إنه محسن، فضلاً عن أن يكون محسناً إليك. وهذا يقتضي حب الله تعالى، بل يقتضي أن لا يحب غيره، إلا بحيث أن يتعلق منه بسبب، فإنه سبحانه هو المحسن إلى الكل كافة، بإيجادهم وتكميلهم بالأعضاء والأسباب التي هي من ضروراتهم وترفيههم، إلى غير ذلك من النعم التي لا تحصى، كما قال تعالى: ﴿ وَإِن تَعَدُّوانِهُم قَدرته، فمن عرف هذا لم يحب إلا يكون غيره محسناً؟ وذلك المحسن حسنة من حسنات قدرته، فمن عرف هذا لم يحب إلا تعالى.

وكذلك نقول: كل من كان متصفاً بالعلم، أو بالقدرة أو كان متنزهاً عن الصفات الرذيلة، فإن ذلك يوجب له المحبة. فصفات الصديقين الذي تحبهم القلوب طبعاً، ترجع إلى علمهم بالله تعالى وملائكته وكتبه ورسله وشرائع أنبيائه، وإلى قدرتهم على إصلاح نفوسهم وإلى تنزيههم عن الرذائل والخبائث. ولمثل هذه الصفات تحب الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، وإذا نسبت هذه الصفات إلى صفات الله تعالى، وجدتها مضمحلة بالنسبة إلى صفاته سبحانه وتعالى.

أما العلم، فإن علم الأولين والأخرين من علم الله تعالى الذي يحيط بالكل، حتى لا يعزب عنه مثقال ذرة في السماوات وفي الأرض. وقد خاطب الخلق كلهم فقال: ﴿ وما أُوتيتم من العلم إلا قليلا ﴾ (٢).

ولو اجتمع أهل الأرض والسماوات على أن يحيطوا بعلمه وحكمته في تفصيل خلق نملة، أو بعوضة، لم يطلعوا على عشر عشر ذلك، ولا يحيطون بشيء من علمه إلا بما شاء، والقدر اليسير الذي علمه الخلق كلهم، بتعليمه علموه. ففضل علم الله سبحانه على علم الخلائق كلهم خارج عن النهاية، ومعلوماته لا نهاية لها.

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم، الآية: ٣٤. وسورة النحل، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، الآية: ٧٥،

وأما صفة القدرة، فهي أيضاً صفة كمال، فإذا نسبت قدرة الخلق كلهم إلى قدرة الله تعالى، وجدت أعظم الأشخاص قوة، وأوسعهم ملكاً، وأقواهم بطشاً، وأجمعهم للقدرة على سياسة نفسه وسياسة غيره، غاية قدرته أن يقدر على بعض صفات نفسه، وعلى بعض امتحان الأنس في بعض الأمور، وهو مع ذلك لا يملك لنفسه ضراً ولا نفعاً، ولا يملك موتاً ولا حياة ولا نشوراً، بل لا يقدر على حفظ عينه من العمى، ولا على حفظ لسانه من الخرس، ولا آذانه من الصمم، ولا بدنه من المرض، ولا يقدر على ذرة من ذرات المخلوقات. وما هو قادر عليه من نفسه وغيره، فليست قدرته من نفسه، بل الله خالقه وخالق قدرته وخالق أسبابه والممكن له من ذلك. ولو سلط بعوضة على أعظم ملك وأقوى شخص لأهلكته، فليس للعبد قدرة إلا بتمكين مولاه.

قال الله تعالى في حق أعظم ملوك الأرض ذي القرنين: ﴿ إِنَّا مَكَّنَّا لَمُ فِي الْمَرْضِ ﴾ (١) فلم يكن جميع ملكه وسلطانه إلا بتمكين الله تعالى، فنواصي الخلق جميعهم في قبضته وقدرته، إن أهلكهم لم ينقص من ملكه وسلطانه ذرة، وإن خلق أمثالهم ألف مرة لم يعبأ بخلقه، فلا قادر إلا هو، فله الكمال والعظمة والبهاء والكبرياء والقهر والاستيلاء. فإن تُصُورَ أن تحب قادراً لكمال قدرته وعظمته وعلمه، فلا يستحق ذلك، سواه، ولا يتصور كمال التقديس والتنزيه إلا له سبحانه، فهو الواحد الذي لا ند له، الفرد الذي لا ضد له، الصمد الذي لا منازع له، الغني الذي لا حاجة له، القادر الذي يفعل ما يشاء، ويحكم ما يريد، لا راد لحكمه، ولا معقب لقضائه، العالم الذي لا يعزب عنه مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء.

وكمال معرفة العارفين الاعتراف بالعجز عن معرفته، وهو المستحق لكمال المحبة استحقاقاً لا يساهم في أصلاً.

فصسل في بيان أن أجل اللذات وأعلاها معرفة الله سبحانه والنظر إلى وجهه الكريم وأنه لا يتصور أن يؤثر على ذلك لذة أخرى إلا من حرم هذه اللذة

اعلم أن اللذات تابعة للإدراكات، والإنسان جامع لجملة من القوى والغرائز، ولكل قوة غريزة لذة. ولم تخلق هذه الغرائز عبثاً، بل لأمر من الأمور، وهو مقتضاها بالطبع،

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآية: ٨٤

فغريزة شهوة الطعام خلقت لتحصيل الغذاء الذي به القوام، ولذة البصر والسمع في الإبصار والإسماع.

وكذلك في القلب غريزة تسمى النور الإلهي، وقد تسمى العقل، وتسمى البصيرة الباطنة، وتسمى نور الإيمان واليقين، وهذه الغريزة خلقت ليعلم بها حقائق الأمور كلها بطبعها، فمقتضى طبعها العلم والمعرفة، وذلك لذتها.

وليس يخفى أن العلم والمعرفة، ولو في شيء خسيس يفرح به، وأن من ينسب إلى الجهل ولو في شيء خسيس يغتم به، وكل ذلك لفرط لذة العلم، وما يستشعره من كمال ذاته. فإن العلم من أحسن الصفات ومنتهى الكمال، ولذلك يرتاح الإنسان بطبعه إذا أثني عليه بالذكاء، وغزارة العلم، ثم ليس لذة العلم بالحراثة والخياطة كلذة العلم بسياسة الملك وتدبير أمر الخلق، ولا لذة العلم بالشعر والنحو، كلذة العلم بالله تعالى وملائكته وملكوت السموات والأرض، بل لذة العلم بقدر شرف العلم، وشرف العلم بقدر شرف المعلوم، فبهذا استبان أنه ألذ المعارف أشرفها، وشرفها بحسب شرف المعلوم، فإن كان في المعلومات ما هو الأجل والأكمل والأشرف والأعظم، فالعلم به ألذ العلوم لا محالة وأشرفها.

وليت شعري، هل في الوجود شيء أجلُّ وأعلى وأشرف وأكمل وأعظم من خالق الأشياء كلها ومكملها. ومزيِّنها ومبديها ومعيدها ومدبرها ومرتبها?! وهل يتصور أن يكون حضرة في الملك والكمال والجمال والبهاء والجلال أعظم من الحضرة الربانية التي لا يحيط بجلالها وكمالها وعجائب أمورها وصف الواصفين؟!

فينبغي أن تعرف أن لذة المعرفة أقوى من جميع اللذات المدركة بالحواس الخمس، فإن المعاني الباطنة أغلب على ذوي الكمال من اللذات الظاهرة. فلو خير الرجل بين لذة أكل الدجاج السمين واللوزينج، وبين لذة الرياسة، وقهر الأعداء، ونيل درجة الاستيلاء فإن كان المخير خسيس الهمة ميت القلب شديد الشهوة البهيمية اختار اللحم والحلواء، وإن كان علي الهمة، كامل العقل، فإنه يختار الرياسة، ويهون عليه الجوع والصبر على ضرورة القوت أياماً.

فاختياره للرياسة دليل على أنه ألذ عنده من المطعومات الطيبة، وكما أن لذة الرياسة أغلب اللذات على من جاور نقصان الناقص الهمة، فلذة معرفة الله سبحانه وتعالى، والنظر إلى أسرار الأمور الإلهية ألذ من الرياسة التي هي أعلى اللذات الغالبة على الخلق، وهذا لا يعرفه إلا من ذاق اللذتين جميعاً، فإنه لا محالة يؤثر التبتل والتفرد والفكر والذكر، وينغمس

في بحار المعرفة، ويترك الرياسة، ويحتقر الخلق، لعلمه بفناء رياسته وفناء من عليه رياسته، وكون ذلك مشوباً بالكدر، مقطوعاً بالموت. وتعظم عنده معرفة الله سبحانه وتعالى، ومطالعة صفاته وأفعاله، ونظام مملكته، فإنها خالية عن المزاحمات والمكدرات، متسعة للمتواردين عليها، لا تضيق عنهم، فلا يزال العارف بمطالعتها في جنة عرضها السموات والأرض، يرتع في رياضها، ويقطف من ثمارها، ويكرع من حياضها، وهو آمن من انقطاعها، إذ هي أبدية سرمدية، لا يقطعها الموت، لأن الموت لا يهدم محل معرفة الله تعالى، إذ محلها الروح، وإنما الموت يغير أحوالها، أما أن يعدمها فلا.

والعارفون درجات عند الله تعالى يتفاوتون، لا يدخل تفاوت درجاتهم تحت الحصر، وهذه الأمور لا تدرك إلا بالذوق، والحكاية فيها قليلة الجدوى. فهذا القدر ينبهك على أن معرفة الله تعالى ألذ الأشياء، وأنه لا لذة فوقها، ولهذا قال أبو سليمان الداراني رحمه الله: إن لله عباداً ليس يشغلهم عن الله عز وجل خوف النار ولا رجاء الجنة، فكيف تشغلهم الدنيا عن الله تعالى؟!

وقال بعض أصحاب معروف: قلت له: أي شيء أهاجك على العبادة؟ فسكت. فقلت: ذكر الموت؟ فقال: وأي شيء الموت؟ قلت: ذكر القبر. وقال: وأي شيء الموت؟ قلت: خوف النار ورجاء الجنة. فقال: وأي شيء هذا؟ إن ملكاً هذا كله بيده، إن أحببته أنساك جميع ذلك، وإن كانت بينك وبينه معرفة كفاك جميع ذلك.

وقال أحمد بن الفتح: رأيت بشر بن الحارث في منامي، فقلت له: ما فعل معروف الكرخي؟ فحرك رأسه ثم قال: هيهات، حالت بيننا وبينه الحجب، إن معروفاً لم يعبد الله شوقاً إلى جنته ولا خوفاً من ناره، وإنما عبده شوقاً إليه، فرفعه الله إلى الرفيق الأعلى، ورفع الحجب بينه وبينه.

فمتى حصلت محبة الله تعالى لشخص، صار قلبه مستغرقاً بها، ولا يلتفت إلى جنة، ولا يخاف من نار، فإنه قد بلغ النعيم الذي ليس فوقه نعيم. قال بعضهم:

وهـجـره أعـظم مـن نـاره ووصله أطـيـب مـن جـنـتـه

وإنما أراد بهذا لذة القلب في معرفة الله تعالى. وإنها مفضلة على لذة الأكل والشرب والنكاح، فإن الجنة معدن تمتع الحواس، وأما القلب فلذته في لقاء الله تعالى فقط.

واعلم أن لذة النظر في الآخرة تزيد على المعرفة في الدنيا، وقد اقتضت سنة الله تعالى أن النفس ما دامت محجوبة بعوارض البدن، ومقتضى الشهوات، وما يغلب عليها من

الصفات البشرية، لا تنتهي إلى المشاهدة، بل هذه الحياة حجاب عنها بالضرورة، كحجاب الأجفان عن رؤية الأبصار.

والقول في سبب كونه حجاباً يطول، فإذا ارتفع الحجاب بالموت، بقيت النفس وفيها نوع تلوث الدنيا، فإذا أدخل أهل الجنة الجنة وقد صفوا من الأكدار، تجلَّى لهم الحق سبحانه وتعالى على قدر معرفتهم في الدنيا.

فكل من لا يعرف الله تعالى في الدنيا، لا يراه في الأخره. وما يستأنف لأحد في الآخرة ما لم يصحبه في الدنيا، ولا يحصد أحد إلا ما زرع، ولا يموت المرء إلا على ما عاش عليه، فما صحبه من المعرفة هو الذي يتنعم به بعينه، إلا أنه ينقلب مشاهدة بكشف الغطاء، فتضاعف اللذة، والعيش عيش الآخرة. ﴿ وَإِنَ الدَّارَأُ لَآخِرَةَ لَهِيَ ٱلْحَيْوَانُ ﴾ (١).

وعيش الآخرة بقدر المعرفة، ولهذا جاء في الحديث: «خير الناس من طال عمره وحسن عمله»(٢) وذلك لأن المعرفة إنما تكمل وتكثر وتتسع في العمر الطويل بمداومة الفكر والله والمواظبة على المجاهدة، الانقطاع عن علائق الدنيا، والتجرد للطلب، فقد عرفت بما ذكرنا معنى المحبة، ومعنى لذة المعرفة؛ ومعنى الرؤية ولذتها، ومعنى كونها ألذ من سائر اللذات عند أهل الكمال.

# فصل في بيان الأسباب المقوية لحب الله تعالى وتفاوت الناس في الحب وبيان السبب في قصور أفهام الخلق عن معرفة الله تعالى

اعلم أن أسعد الناس وأحسنهم حالاً في الأخرة أقواهم حباً لله تعالى، فإن الأخرة معناها القدوم على الله تعالى، ودرك سعادة لقائه. وما أعظم نعيم المحب إذا قدم على محبوبه بعد طول شوقه، وتمكن من مشاهدته من غير منغص ولا مكدر، إلا أن هذا النعيم على قدر المحبة، فكلما ازداد الحب ازدادت اللذة.

وأصل الحب لا ينفك عنه مؤمن، لأنه لا ينفك عن أصل المعرفة، وأما قوة الحب واستيلاؤه، فذلك ينفك عنه الأكثرون، وإنما يحصل ذلك بشيئين:

أحدهما: قطع علائق الدنيا، وإخراج حب غير الله من القلب، فأحد أسباب ضعف

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت، الآية: ٦٤.

 <sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٢٣٣٠ ـ ٢٢٣١) وهـو حـديث حسن وعـزاه المـزراني في دالتـرغيب والتـرهيب.
 (٢٥٤/٤) إلى الطبراني بإسناد صحيح والحاكم والبيهقي في الزهد.

حبه، قوة حب الدنيا، وبقدر ما يأنس القلب بالدنيا ينقص أنسه بالله، والدنيا والآخرة ضرتان، وسبيل قطع الدنيا عن القلب سلوك طريق الزهد، وملازمة الصبر، والانقياد إليهما بزمام الخوف والرجاء، وما ذكرناه من المقامات كالتوبة والصبر والشكر والزهد والخوف وغير ذلك.

السبب الثاني لقوة المحبة: معرفة الله تعالى، فإذا حصلت المعرفة تبعتها المحبة، ولا يوصل إلى هذه المعرفة بعد انقطاع شواغل الدنيا من القلب إلا الفكر الصافي، والذكر الدائم، والتشمير في الطلب، والاستدلال عليها بأفعاله سبحانه: وأقل أفعاله الأرض وما عليها، بالإضافة إلى الملائكة وملكوت السموات.

والشمس على ما يرى من صغر حجمها مثل الأرض ماثة ونيفاً وستين مرة، فانظر إلى صغر الأرض بالإضافة إليها، ثم انظر إلى صغر الشمس بالإضافة إلى فلكها الذي هي مركوزة فيه وهي في السماء الرابعة، والسماء الرابعة صغيرة بالنسبة إلى ما فوقها من السموات، ثم السموات السبع في الكرسي كحلقة ملقاة في فلاة، والكرسي في العرش كذلك.

ثم انظر إلى الأدمي المخلوق من التراب الذي هو جزء من الأرض، وإلى سائر الحيوانات، وإلى صغره بالإضافة إلى الأرض، وأصغر ما تعرفه من الحيوانات البعوض، فانظر فيه بعقل حاضر، كيف خلقه الله عز وجل على شكل الفيل الذي هو أعظم الحيوانات، وزاده الجناحين، وانظر كيف شق سمعه وبصره، وخلق في باطنه من أعضاء الغذاء وآلاته، ودبره في سائر أحواله، من القوى الجاذبة والدافعة والهاضمة، وانظر كيف خلق له الطيران يطير إذا طُلب، وجعل له خرطوماً محدداً يمص به الدم.

وانظر إلى النحل في تناولها الأزهار من الأنوار، واحترازها عن الأقذار، وطاعتها إلى كبيرها؛ حتى إنه يقتل كل ما ورد عليه وقد أكل مستقذراً، وإلى اختيارها الشكل المسدس، فلا تبني بيناً مربعاً، ولا مستديراً، ولا مخمساً، بل مسدساً لخاصيته في الشكل المسدس، فإن أوسع الأشكال وأحواها المستدير وما يقرب منه، فإن المربع تخرج منه الزوايا ضائعة، ثم لو بناها مستديرة لبقيت خارج البيوت فُرج ضائعة، فإن الأشكال المستديرة إذا جمعت لم تجتمع متراصة، فلا شكل في الأشكال ذوات الزوايا يقرب في الاحتواء من المستدير، ثم تتراص الجملة منه، بحيث لا يبقى بعد اجتماعها فرجة إلى المسدس، فأنظر كيف ألهمه الله تعالى ذلك على صغر حجمه وضعفه، فاعتبر بهذه اللمعة اليسيرة من محقرات الحيوانات فالنظر في هذا وأشباهه تزداد المعرفة به، فتزداد المعربة.

وأما السبب في تفاوت الناس في الحب.

فاعلم أن الناس مشتركون في أصل الحب، لكنهم يتفاوتون لتفاوت المعرفة، فكثير من الناس ليس لهم من معرفة الله تعالى إلا الصفات والأسماء التي قرعت أسماعهم، والعالم البصير يطالع في تفصيل صنع الله تعالى حتى يرى ما يبهر عقله، فتزداد عظمة الله في قلبه، فيزداد حباً له، وتجر هذه المعرفة التي هي معرفة عجائب صنع الله تعالى إلى بحر لا ساحل له.

وأما السبب في قصور أفهام الخلق عن معرفة الله تعالى، فاعلم أن كل من صنع شيئاً دل المصنوع على وجود صانعه، وعلى علمه وحياته وقدرته دلالة جلية ظاهرة، وإن كانت هذه الصفات لا تدرك بشيء من الحواس الخمس. فوجود الله سبحانه وتعالى وقدرته وعلمه وسائر صفاته يشهد له بالضرورة كل ما نشاهده من حجر وشجر ومدر ونبات وحيوان وأرض وسماء وكوكب وبر وبحر، بل أول شاهد علينا أنفسنا وأجسامنا، وتقلب أحوالنا، وتغير قلوبنا، وجميع أطوارنا في حركاتنا وسكناتنا.

وجميع ما في العالم شواهد ناطقة، وأدلة شاهدة بوجود خالقها ومدبرها ومصرفها ومحركها، ودالة على علمه وقدرته وحياته ولطفه وحكمته وعظمته وجلاله، إذ كل ذرة تنادي بلسان حالها: إنه ليس وجودها بنفسها، وإنها تحتاج إلى موجد لها، لكن عقولنا بالنسبة إلى إدراك الحضرة الإلهية، كالخفاش بالنسبة إلى النهار، فإنه لضعف بصره يبصر بالليل ولا يبصر بالنهار، وليس عدم إبصاره بالنهار لخفائه، بل لشدة ظهوره واستنارته وضعف أعين الخفاش، فكذلك عقولنا ضعيفة عن إدراك الحضرة الإلهية. فسبحان من احتجب بإشراق نوره، واختفى به عن البصائر والأبصار، فهذا هو السبب في قصور الأفهام عن معرفة الله سبحانه وتعالى، وانضم إلى ذلك أيضاً أن المدركات الشاهدة لله تعالى، إنما يدركها الإنسان في حال الصبا قبل حضور العقل عنده، ثم تبدو فيه غريزة العقل قليلاً قليلاً، وهو مستغرق الهم، مشغول به، وقد أنس بمدركاته وألفها، فسقط وقعها عن قلبه بطول الأنس.

وكذلك إذا رأى فجأة حيواناً غريباً، أو نباتاً، أو فعلاً من أفعال الله تعالى عجيباً خارقاً للعادة، انطلق لسانه بالتعجب، فقال: سبحان الله! سبحان الله! وهو يرى طول النهار نفسه، وجميع أعضائه، وجميع الحيوانات المألوفة، وكلها شواهد قاطعة، فلا يحس بشهادتها لطول الأنس بها.

ولو فرض أن أعمى بلغ عاقلًا، ثم انقشعت غشاوة عينه، فامتد بصره إلى السماء، والأرض، والأشجار، والنبات، والحيوان دفعة واحدة، لخيف على عقله أن ينبهر، لعظم تعجبه من مشاهدة هذه العجائب؛ وشهادتها لخالقها، فهذا وأمثاله من الأسباب مع الانهماك

في الشهوات، هو الذي سد على الخلق في سبيل الاستضاءة بنور المعرفة، والسباحة في بحارها الواسعة، والله أعلم.

#### فصـــل في بيان معنى الشوق إلى الله تعالى

قد تقدم الكلام في المحبة وإثباتها بالأدلة، وأن الشوق ثمرة من ثمارها، فإن من أحب شيئاً اشتاق إليه.

واعلم أن الشوق لا يتصور إلا لشيء أدرك من وجه ولم يدرك من وجه.

فأما مالا يدرك أصلًا، فلا يشتاق إليه، وكمال الإدراك بالرؤية، وإنما يكون ذلك في الآخرة.

واعلم أن الأمور الإلهية لا نهاية لها، وإنما يكشف لكل عبد من العباد بعضها، ويبقى أمور لا نهاية لها، والعارف يعلم وجودها، وكونها معلومة لله تعالى، ويعلم أن ما غاب عن علمه من المعلومات أكثر مما حضر، فلا يزال العبد متشوقاً إلى أن يحصل له أصل المعرفة، وينتهي الشوق الأول في الدار الآخرة بالمعنى الذي يسمى رؤيةً ولقاءً ومشاهدة، ولا يتصور أن يسكن قلب المشتاق في الدنيا.

وكان إبراهيم بن أدهم من المشتاقين، فقال يوماً: يا ربّ ! إن كنت أعطيت أحداً من المحبين لك ما يسكن به قلبه قبل لقائك فأعطني، فقد أضر بي القلق. قال: فرأيته عز وجل في النوم، فقال: يا إبراهيم! أما استحييت مني؟! تسألني أن أعطيك ما يسكن به قلبك قبل لقائي، وهل يسكن قلب المشتاق قبل لقاء حبيبه؟ فقلت: يا رب: تُهتُ في حبك فلم أدر ما أقول، فهذا الشوق يسكن في الآخرة. وأما غير ذلك مما هو معلوم لله فلا نهاية له، فلا يتضح للعبد ولا يحيط به، فهو مشغول بلذة ما ظهر له، ولا يزال النعيم واللذة متزايدين حتى يشتغل عن الإحساس بالشوق إلى ما وراء ذلك، فهذا القدر من أنوار البصائر كاشف لحقائق الشوق ومعانيه.

ومن شواهد الأخبار، ما روي أن رسول الله ﷺ علم رجلاً دعاء، وأمره أن يتعاهد به أهله كل يوم، فذكر فيه: وأسألك اللهم الرضى بعد القضاء، وبرد العيش بعد الموت، رلذة النظر إلى وجهك، وشوقاً إلى لقائك، (١).

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (١٩١/٥) وعزاه في الكنز (٣٧٤٢) إلى الطبراني عن فضالة بن الربيع.

وفي التوراة: يقول الله تعالى: طال شوق الأبرار إلى لقاسي، وأنا إلى لقائهم أشد شوقاً.

وفي بعض ما أوحى الله عز وجل إلى بعض عباده: إن لي عباداً من عبادي، يحبوني وأحبهم، وأشتاق إليهم ويشتاقون إليَّ، ويذكروني وأذكرهم، فإن حذوت طريقهم أحببتك، وإن عدلت عنهم مقتك. قال: يا رب! وما علامتهم؟ قال: يرعون الظلال بالنهار، كما يرعى الراعي الشفيق غنمه؟ ويحنون إلى غروب الشمس كما تحن الطير إلى أوكارها عند الغروب، فإذا جنهم الليل، واختلط الظلام، وفرشت الفرش، وخلا كل حبيب بحبيبه، نصبوا أقدامهم، وافترشوا وجوههم، وناجوني بكلامي، وتملقوني بأنعامي، فبين صارخ وباك، وبين متأوّه وشاك، وبين قائم وقاعد وبين راكع وساجد، بعيني ما يتحملون من أجلى، وبسمعي ما يشكون من حبي.

#### فصــل في بيان محبة الله تعالى للعبد ومعناها وبيان علامات محبة العبد لله تعالى

وأما محبة الله تعالى للعبد، فاعلم أن شواهد القرآن متظاهرة على ذلك، كقوله تعالى : ﴿ إِنَّ اللهُ يَحِبُ النَّذِينَ يُقَاتِلُونَ عَالَى : ﴿ إِنَّ اللهَ يَحِب التوابِين ويحب المتطهرين ﴾ (١) ﴿ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ مِصَفًا ﴾ (٢) ، الآية . ونبه على أنه لا يعذب من يحبه، لأنه رد على من ادعى أنه حبيه بقوله : ﴿ قُلْ قَلْمَ يُعَذِّبُكُمُ إِنَّهُ نُوبِكُم ﴾ (٣) وشرط للمحبة غفران الذنوب فقال : ﴿ قُلْ إِنْ كُنْتُم اللهُ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللهُ وَيَغْفِر لَكُم دُنُوبِكُم ﴿ وَنَهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَيَعْفِلُ لَكُودُ ذُنُوبِكُم ﴿ وَنَهُ إِنَّ اللهُ وَلَا اللهُ وَلِي اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا لَهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا لَا لَا اللهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا لَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا لَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا لَا لَا لَا لَا لَا اللّهُ وَلَا لَا لَا لَا اللّهُ لَا اللّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ الل

وفي الحديث الصحيح، من رواية أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: إن الله تعالى يقول «ما يزال عبدي يتقرب إليّ بالنوافل حتى أحبه»(٥)، إلى آخره. وهو حديث مشهور.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الصف، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (٦٥٠٣) وأبو نعيم في الحلية (١/٤) والبيهقي (٣٤٦/٣) والبغوي في «شرح السنة» (٨٢٤٨).

ومن علامة حب الله تعالى للعبد، قول النبي ﷺ: ﴿ إِنْ اللهِ إِذَا أَحْبُ عَبِداً ابتلاهُ ﴾ (١).

ومن أقوى العلامات، حسن التدبير له، يربيه من الطفولة على أحسن نظام، ويكتب الإيمان في قلبه، وينور له عقله، فيتبع كل ما يقربه، وينفر عن كل ما يبعد عنه، ثم يتولاه بتيسير أموره، من غير ذل للخلق، ويسدد ظاهره وباطنه، ويجعل همه هماً واحداً، فإذا زادت المحبة، شغله به عن كل شيء.

وأما محبة العبد لله تعالى، فاعلم أن المحبة يدعيها كل أحد، فما أسهل الدعوى وأعز المعنى، فلا ينبغي أن يغتر بتلبيس الشيطان، وخداع النفس إذا ادعت محبة الله تعالى، ما لم يمتحنها بالعلامات، ويطالبها بالبراهين، فمن العلامات حب لقاء الله تعالى في الجنة، فإنه لا يتصور أن يحب القلب محبوباً إلا ويحب لقاءه ومشاهدته، وهذا لا ينافي كراهة الموت، فإن المؤمن يكره الموت، ولقاء الله بعد الموت.

ومن السلف من أحب الموت، ومنهم من كرهه، إما لضعف محبته، أو لكونها مشوبة بحب شيء من الدنيا، أو لأنه يرى ذنوبه فيحب أن يبقى ليتوب.

ومنهم من يرى نفسه في ابتداء مقام المحبة، فيكره عجلة الموت قبل أن يستعد للقاء الله تعالى، وهذا كمحب يصله الخبر بقدوم حبيبه عليه، فيحب أن يتأخر قدومه ساعة ليهيء له داره، ويعدل له أسبابه، فيلقاه كما يهواه، فارغ القلب عن الشواغل، خفيف الظهر عن العوائق، فالكراهة بهذا السبب لا تنافي كمال المحبة، وعلامة هذا الدؤوب في العمل، واستغراق الهم في الاستعداد.

ومنها أن يكون مؤثراً ما أحبه الله تعالى على ما يحبه في ظاهره وباطنه، فيجتنب اتباع الهوى، ويعرض عن دعة الكسل، ولا يزال مواظباً على طاعة الله تعالى متقرباً إليه بالنوافل.

ومن أحب الله فلا يعصيه، إلا أن العصيان لا ينافي أصل المحبة، إنما يضاد كمالها، فكم من إنسان يحب الصحة ويأكل كل ما يضره، وسببه أن المعرفة قد تضعف والشهوة قد تغلب، فيعجز عن القيام بحق المحبة، ويدل على ذلك حديث نعمان أنه كان يؤتى به إلى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم فيحده (٢) إلى أن أتى به يوماً، فحده، فلعنه رجل وقال:

<sup>(</sup>١) رواه الديلمي في الفردوس (٩٧٠) وقال المناوي في فيض القدير (٢٤٦/١) وقال العراقي يتقوى بتعدد طرقه. رواه أحمد (٤٢٨/٥ ـ ٤٢٩) بلفظ هإذا أحب الله فوما ابتلاهم فمن صبر فله الجزاء ومن جزع فله الجزع، وقال في «مجمع الزوائد» (٢٩١/٣) رجاله ثقات.

<sup>(</sup>٢) أي يقيم عليه الحد.

ما أكثر ما يؤتى به! فقال رسول الله 選: « لا تلعنه، فإنه يحب الله ورسوله »(١) فلم تخرجه المعصية عن المحية، وإنما تخرجه عن كمال المحبة.

ومن العلامات أن يكون مُسْتَهْتراً بذكر الله تعالى، لا يفتر عنه لسانه، ولا يخلو عنه قلبه، فإن أحب شيئاً أكثر من ذكره بالضرورة، ومن ذكر ما يتعلق به.

فعلامة حب الله حب ذكره، وحب القرآن الذي هو كلامه، وحب رسول الله ﷺ.

قىال الله تعىالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَأَنَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ ٱللَّهُ وَيَعْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ

وقال بعض السلف: كنت قد وجدت حلاوة المناجاة، فكنت أدمن قراءة القرآن، ثم لحقتني فترة فانقطعت، فرأيت في المنام قائلًا يقول:

إن كنت تزعم حبي فَلِمْ هجرتَ كتابي أما تدبرت ما في له من لطيف عتابي

ومنها أن يكون أنسه بالخلوة، ومناجاة الله تعالى، وتلاوة كتابه، فيواظب على التهجد، ويغتنم هدوء الليل وصفاء الوقت بانقطاع العوائق، فإن أقل درجات الحب التلذذ بالخلوة بالحبيب، والتنعم بمناجاته.

روي أن عابداً عبد الله في غيضة دهراً، فنظر إلى طائر قد عشش في شجرة يأوي إليها، ويصفر عندها. فقال: لو حولت مسجدي إلى تلك الشجرة كنت آنس بصوت هذا الطائر، ففعل فأوحى الله تعالى إلى نبيهم: قل لفلان العابد: استأنست بمخلوق، لأحطنك درجة لا تنالها بشيء من عملك أبداً.

فإذن علامة المحبة، كمال الأنس بمناجاة المحبوب، وكمال التنعم بالخلوة، وكمال الاستيحاش من كل ما ينقض عليه الخلوة.

ومتى غلب الحب والأنس صارت الخلوة والمناجاة قرة عين تدفع جميع الهموم، بل يستغرق الحب والأنس قلبه، حتى لا يفهم أمور الدنيا، ما لم تتكرر على سمعه مراراً، مثل العاشق الولهان.

ومنها أن يتأسف على ما يفوته من ذكر الله تعالى، ويتنعم بالطاعة، لا يستثقلها، ويسقط عنه تعبها.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٣٩٨).

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الأية: ٣١.

قال ثابت البناني رحمه الله: كابدت الصلاة عشرين سنة، وتنعمت بها عشرين سنة.

وقال الجنيد: علامة المحبة دوام النشاط، والدؤوب بشهوة يفتر بدنه ولا يفتر قلبه، وكل هذا موجود المثال في المشاهدات، فإن المحب لا يستثقل السعي في مراد محبوبه ويستلذ خدمته بقلبه، وإن كان شاقاً على بدنه، وكل حب قاهر لا محالة، فمن كان محبوبه أحب إليه من الكسل، ترك الكسل في خدمته، وإن كان أحب إليه من المال، ترك المال في حدمته.

ومنها أن يكون شفيقاً على جميع عباد الله، رحيماً بهم، شديداً على أعدائه، كما قال تعالى: ﴿ أَشِدَّاءُ عَلَى ٱلْكُفَّارِرُحَمَاءُ بَيْنَهُم ﴿ ( ) ولا تأخذه في الله لومة لائم، ولا يصرفه عن الغضب له صارف، فهذه علامات المحبة: فمن اجتمعت فيه فقد تمت محبته، وصفا في الآخرة شرابه. ومن امتزج بحبه حب غير الله، تنعم في الآخرة بقدر حبه، فيمزج شرابه بشيء من شراب المقربين، كما قال عز وجل: ﴿ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَغِي نَصِيهٍ ﴾ ( ) إلى قوله: ﴿ يُسْفَوْنَ مِن رَّحِيقٍ مَحْتُومٍ حِتَنهُ مُسَكُ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافِسُ ٱلْمُنْنَفِشُونَ وَمِن المُمْ مِن تَسْفِيعِ عَنْنا فَيَمَ مِنْ مِنْ الله المشوب. ﴿ يُسْمَلُ مِثْقَالُ ذَرَّ وَشَرَامُهُ ﴾ ( ) فقوبل الخالص بالصرف ، والمشوب بالمشوب. ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالُ ذَرَّ وَشَرَامُهُ ﴾ ( ) فقوبل الخالص بالصرف ، والمشوب بالمشوب. ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالُ ذَرَّ وَشَرَامُهُ ﴾ ( ) .

ومنها أن يكون في حبه خائفاً بين الهيبة والتعظيم، فإن الخوف لا يضاد المحبة، ولخصوص المحبين مخاوف في مقام المحبة ليست لغيرهم، وبعضها أشد من بعض، فأولها خوف الإعراض، وأشد منه خوف الحجاب، وأشد منه خوف الإبعاد.

ومنها كتمان الحب، واجتناب الدعوى، والتوقي من إظهار الوجد والمحبة، تعظيماً للمحبوب، وإجلالاً له، وهيبة وغيرة على سره، فإن الحب سر من أسرار الحبيب. وقد يقع المحب في دهش وسكر، فيظهر عليه الحب من غير قصد، فهو في ذلك معذور، كما قال بعضهم:

ومن قلبه منع غيسره كيف حباله ومن سنره في جفشه كيف يكتم

<sup>(</sup>١) سورة الفتح، الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الانفطار، الآية: ١٣. وسورة المطففين، الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٣) سورة المطففين، الأيات: ٣٥ ـ ٢٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الزلزال، الايتان: ٧ ـ ٨.

## فصـــل في بيان معنى الأنس بالله والرضى بقضاء الله عز وجل

اعلم أن من غلب عليه حال الأنس لم تكن شهوته إلا في الانفراد والخلوة، لأن الأنس بالله يلازمه التوحش من غيره، ويكون أفقل الأشياء على القلب كل ما يعوق عن الخلوة. قال عبد الواحد بن زيد: قلت لراهب: لقد أعجبتك الخلوة، فقال: لو ذقت حلاوة الخلوة لاستوحشت إليها من نفسك. قلت: متى يذوق العبد حلاوة الأنس بالله تعالى؟ قال: إذا صفا الود، خلصت المعاملة. قلت: متى يصفو الود؟ قال: إذا اجتمع الهم، فصار هما واحداً في الطاعة.

فإن قيل: ما علامة الأنس؟ قيل: علامته الخاصة ضيق الصدر عن معاشرة الخلق، والتبرم بهم، وإن خالط، فهو كمنفرد غائب مخالط بالبدن، منفرد بالقلب.

واعلم أن الأنس إذا دام وغلب واستحكم، قد يثمر نوعاً من الانبساط والإدلال، وقد يكون ذلك منكراً في الصورة، لما فيه من الجراءة وقلة الهيبة، وإن كان محتملاً ممن أقيم مقام الأنس. وأما إذا صدر ممن لا يفهم ذلك المقام، أشرف به على صاحبه على الكفر، وذلك كما يروى عن أبي حفص أنه كان يمشي يوماً، فاستقبله رجل مدهوش، فقال: مالك؟ قال: ضل حماري، ولا أملك غيره، فوقف أبو حفص وقال: وعزتك لا أخطو خطوة ما لم ترد عليه حماره، فظهر الحمار.

وروي عن برخ العابد أنه خرج يستسقي فقال. يا رب: أنت بالبخل لا ترمى، أنفذ ما عندك، اسقنا الساعة.

ولا يستبعد أن يحتمل من شخص ما لم يحتمل من غيره. وأما الرضا بقضاء الله تعالى، فهو من أعلى مقامات المقربين، وهو من ثمار المحبة، وحقيقته غامضة، ولا ينكشف الأمر فيه إلا لمن يفهمه عن الله تعالى.

ومن فضائل الرضى ما ورد في الحديث أن النبي ﷺ قال: « إذا أراد الله بعبد خيراً أرضاه بما قسم له(١).

وأوحى الله تعالى إلى داود عليه السلام: يا داود: إنك لن تلقاني بعمل هو أرضى لي عنك، ولا أحط لوزرك من الرضى بقضائي.

ونظر علي بن أبي طالب رضي الله عنه إلى عدي بن حاتم كثيباً، فقال: يا عدي:

<sup>(</sup>١) رواه الديلمي في الفردوس (٩٤٦).

مالي أراك كئيباً حزيناً؟ فقال: وما يمنعني فقد قتل ابناي، وفقئت عيني. فقال يا عدي: من رضي بقضاء الله جرى عليه وكان له أجر، ومن لم يرض بقضاء الله جرى عليه وحبط عمله.

ودخل أبو الدرداء رضي الله عنه على رجل وهو يموت وهو يحمد الله تعالى، فقال أبو الدرداء: أصبت، إن الله عز وجل إذا قضى قضاء أحب أن يرضى به.

وقال ابن مسعود رضي الله عنه: إن الله تعالى بقسطه وعلمه جعل الرَّوح والفرح في اليقين والرضى، وجعل الهم والحزن في الشك والسخط.

وقال علقمة في قوله عز وجل: ﴿ وَمَن يُؤْمِنُ بِأَللَّهِ يَهْدِ قَلْبَكُم ﴾ (١) قال: هي المصيبة تصيب الرجل، فيعلم أنها من عند الله، فيسلم لها ويرضى.

وقال أبو معاوية الأسود في قوله تعالى:﴿ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيَوْةً طَيِّبَةً ﴾(٢) قال: الـرضى والقناعة.

وفي الحديث: أن نبياً من الأنبياء شكا إلى ربه عز وجل الجوع والفقر عشر سنين، فما أجيب إلى ما أراد، ثم أوحى الله إليه: كم تشكو؟ هكذا كان بدؤك عندي في أم الكتاب قبل أن أخلق السموات والأرض، وهكذا سبق لك مني، وهكذا قضيت عليك قبل أن أخلق الدنيا، أفتريد أن أعيد خلق الدنيا من أجلك؟ أم تريد أن أبدل ما قدرت لك؟ فيكون ما تحب فوق ما أريد، وعزتي وجلالي، لثن تلجلج هذا في صدرك مرة أخرى لأمحونك من ديوان النبوة (٣).

وفي «زبور داود» عليه السلام: هل تدري من أسرع الناس مرأ على الصراط؟ الذين يرضون بحكمي وألسنتهم رطبة من ذكري.

وقال داود عليه السلام: يا رب! أيُّ عبادي أبغض إليك؟ قال: عبد استخارني في أمر، فخرت له، فلم يرض.

وقال عمر بن عبد العزيز: ما بقي لي سرور إلا في مواقع القدر.

وقيل له: ما تشتهي؟ فقال: ما يقضي الله عز وجل.

<sup>(</sup>١) سورة التغابن، الآية: ١١.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية: ٩٧.

 <sup>(</sup>٣) أورده في الإحياء (٣٤٥/٤ ـ ٣٤٦) بلفظ وفي الأخبار السابقة أن نبياً... وإيسراده هكذا يشير إلى أنه
 من الإسرائيليات وقد مر عليه الحافظ العراقي في تخريجه للإحياء ولم يعلق عليه في تخريجه في
 شمر...

وقال الحسن: من رضي بما قسم له، وسعه، وبارك الله له فيه، ومن لم يرض لم يسعه، ولم يبارك له فيه.

وقال عبد الواحد بن زيد: الرضى باب الله الأعظم، وجنة الدنيا، ومستراح العابدين.

وقال بعضهم: لن يرد الأخرة أرفع درجات من الراضين عن الله تعالى على كل حال، فمن وهب له الرضى، فقد بلغ أفضل الدرجات. وأصبح أعرابي وقد مات له أباعر كثيرة، فقال:

لا والذي أنا عبد في عبادته لولا شماتة أعداء ذوي إحن ما سرني أن إبلي في مباركها وأن شيئاً قضاه الله لم يكن

ويتصور الرضى فيما يخالف الهوى. وبيان ذلك إذا جرى على الإنسان الألم، فتارة يحس به ويدرك ألمه، ولكنه يكون راضياً به، راغباً في زيادته بعقله، وإن كان كارهاً له بطبعه لما يوصله من الثواب. مثاله أن يلتمس من الحجام الحجامة والفصد، فإنه يدرك ألم ذلك، إلا أنه راض به، وراغب فيه ومتقلد منة الحجام.

وكذلك كل من يسافر في طلب الربح، فإنه يدرك مشقة السفر، لكن حبه لثمرة سفره طيب عنده تلك المشقة، وجعله راضياً بها، وكل من أصابه بلية من الله تعالى وكان له يقين، فإنه يتوقع الأجر فوق ما فاته، فيرضى بما أصابه، ويشكر الله تعالى عليه، ويجوز أن يغلبه الحب، بحيث يكون حظ المحب في مراد محبوبه، ويبطل الإحساس بالألم لفرط الحب، وليس ذلك بعجيب، فإن الرجل المحارب في حال غضبه أو خوفه، تصيبه المجراحات ولا يحس بها، ولا يشعر بها في تلك الحال، وذلك لأن قلبه مستغرق، وإذا كان القلب مستغرق أبامر من الأمور لم يدرك ما عداه، وذلك موجود في المشاهدات.

قال الجنيد رحمه الله: سألت سرياً: هل يجد المحب ألم البلاء؟ قال: لا.

وقد روينا عن خلق كثير من أهل البلاء، أنهم كانوا يقولون: لو قطعنا إرباً إرباً، ما ازددنا له إلا حباً.

وقد تقدم أن فرط الحب يزيل إحساس الألم، وهو منصور في حب الخلق، كما حكى بعضهم. قال: كان في جيراننا رجل له جارية يحبها، فاعتلت، فجلس يصلح لها خساءً، فبينما هو يحرك القدر، قال: أوه، فدهش وسقطت الملعقة من يده، وجعل يحرك القدر بيده حتى تساقطت أصابعه وهو لا يعلم. ويؤيد هذا قصة النسوة حين شاهدن يوسف عليه السلام، فإنهن قطعن الأيدي، وما أحسسن بألم، فقد بان بما ذكرنا أن الرضى بما

يخالف الهوى ليس مستحيلًا. وإذا كان ذلك ممكناً في حق الخلق وحظوظهم، كان ممكناً في حق الله سبحانه، وحظوظ الآخرة بطريق الأولى. وإمكان ذلك في ثلاثة أوجه:

أحدها: علم المؤمن بأن تدبير الله تعالى خير من تدبيره.

وقد قال النبي ﷺ: « ما قضى الله لمؤمن قضاء إلا كان خيراً له «``.

وعن مكحول قال: سمعت ابن عمر رضي الله عنه يقول: إن الرجل يستخير الله فيختار له، فيسخط فلا يلبث أن ينظر في العاقبة، فإذا هو قد خير له.

وعن مسروق قال: كان رجل بالبادية له كلب وحمار وديك، فالديك يوقظ للصلاة، والحمار ينقلون عليه الماء ويحمل خباءهم، والكلب يحرسهم. فجاء الثعلب فأخذ الديك، فحزنوا، فقال الرجل: عسى أن يكون خيراً، ثم جاء ذئب فخرق بطن الحمار، فحزنوا، فقال، الرجل: عسى أن يكون خيراً، ثم أصيب الكلب، فقال الرجل: عسى أن يكون خيراً، ثم أصبحوا ذات يوم، فنظروا فإذا قد سبي من حولهم وبقوا هم، وإنما أخذ أولئك بما كان عندهم من الصوت والجلبة، ولم يكن عند أولئك شيء يجلب، قد ذهب كلبهم وحمارهم وديكهم.

وعن سعيد بن المسيب قال: قال لقمان لابنه: يا بني: لا ينزلن بك أمر رضيته أو كرهته، إلا جعلت في الضمير أن ذلك خير لك. قال: أما هذه فلا أقدر أن أعطيكها دون أن أعلم ما قلت أنه كما قلت. قال: يا بني: فإنه قد بعث نبياً هلم حتى نأتيه، فعنده بيان ما قلت لك. قال: اذهب بنا إليه، فخرج على حمار وابنه على حمار، وتزودا ما يصلحهما، ثم سارا أياماً وليالي، حتى تلقتهما مفازة، فأخذا أهبتهما ودخلاها، فسارا ما شاء الله أن يسيرا، حتى تعالى النهار واشتد الحر ونفذ الماء والزاد، فاستبطآ حماريهما، فنزلا يمشيان، فبينما هما كذلك، إذ نظر لقمان أمامه، فإذا هو بسواد ودخان، فقال في نفسه: السواد شجر، والدخان عمران وناس، فبينما هما كذلك يشهدان، إذ وطيء ابن لقمان على عظم على الطريق، فدخل في باطن قدمه حتى ظهر من أعلاها، فخر مغشياً عليه، فحانت من لقمان التفاتة، فإذا هو بابنه صريع، فوثب إليه فضمه إلى صدره، واستخرج العظم بأسنانه، وشق عمامة كانت عليه فعصب رجله، ثم نظر إلى وجه ابنه فذرفت عيناه، فقطرت قطرة من دموعه على خد الغلام فانتبه لها، فنظر إلى أبيه يبكي، فقال: يا أبت: أنت تبكي وأنت تمول دهذا المكان. قال: أما بكائي يا بني، فوددت أني افتديتك بجميع حظي من الدنيا، ولكني تقول: هذا المكان. قال: أما بكائي يا بني، فوددت أني افتديتك بجميع حظي من الدنيا، ولكني

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (١٧٧/٣ و ١٨٤) والقضاعي (٥٩٦) وابن حبان (٧١٧).

والد ومني رقة الوالد. وأما قولك: كيف يكون هذا خيراً لي؟ فلعل ما صرف عنك أعظم مما ابتليت به؛ ولعل ما ابتليت به أيسر مما صرف عنك، فبينما هو يحاوره، إذ نظر لقمان أمامه، فلم ير الدخان والسواد، فقال في نفسه: لم أر شيئًا، ثم قال: قد رأيت. ولكن لعله أن يكون قد أحدث ربي بما رأيت شيئًا، فبينما هو يتفكر في ذلك، إذ نظر فإذا هو بشخص قد أقبل على فرس أبلق، عليه ثياب بيض، يمسح الهواء مسحاً، فلم يزل يرمقه بعينيه حتى كان منه قريباً، فتوارى عنه ثم صاح به فقال: أنت لقمان؟ قال: نعم. قال: ما قال لك ابنك هذا السفيه؟ قال: يا عبد الله: من أنت، أسمع كلامك ولا أرى وجهك؟ قال: أنا جبريل، لا يراني إلا ملك مقرب، أو نبي مرسل، لولا ذلك لرأيتني، فما قال لك ابنك هذا السفيه؟ قال: أما علمت ذلك؟ فقال جبريل: مالي بشيء من أمركما علم، إلا أن حفظتكما أتوني، وقد أمرني ربي تعالى بخسف هذه المدينة وما فيها ومن يليها، فأخبروني أنكما تريدان هذه المدينة، فدعوت ربي أن يحبسكما عني بما شاء، فحبسكما عني بما ابتلي به ابنك، ولولا ذلك لخسف بكما مع من خسف به، ثم مسح جبريل عليه السلام بيده على قدم الغلام، فاستوى قائماً، ومسح يده على الذي كان فيه الطعام فامتلاً طعاماً، ومسح على الذي كان فيه ماء فامتلاً ماء، ثم حملهما وحماريهما فرحل بهما كما يرحل الطير، فإذا هما في الدار فيه ماء فامتلاً ماء، ثم حملهما وحماريهما فرحل بهما كما يرحل الطير، فإذا هما في الدار فيه ماء فامتلاً ماء، ثم حملهما وحماريهما فرحل بهما كما يرحل الطير، فإذا هما في الدار التي خرجا منها بعد أيام وليالي.

الوجه الثاني: الرضى بالألم، لما يتوقع من الثواب المدخر، كما تقدم من الرضى بالفصد والحجامة وشرب الأدوية انتظاراً للشفاء.

الوجه الثالث: الرضى به لا لحظ وراءه، بل لكونه مراد المحبوب، فكون ألذ الأشياء عنده ما فيه رضى محبوبه، ولو كان في ذلك هلاك نفسه، كما قال بعضهم: فما لجرح إذا أرضا كم ألم.

وقد سبق أن الحب يستولي بحبيب بحيث يدهش عن إدراك الألم، ولا ينبغي أن ينكر ذلك من فقده من نفسه، لأنه إنما فقده لفقد سببه، وهو فرط حبه؛ ومن لم يذق طعم الحب لم يعرف عجائبه، ولعمري إن من فقد السمع أنكر لذة الألحان والنغمات، فمن فقد القلب، فلا بد أن ينكر هذه اللذات التي لا مظنة لها سوى القلب.

#### نصــل

واعلم أن الدعاء لا يناقض الرضى، وكذلك كراهة المعاصي ومقت أهلها وأسبابها، والسعى في إزالتها. أما الدعاء، فقد تعبدنا الله تعالى به، وقد أثنى الله تعالى على بعض عباده بقوله: 
﴿ وَيَدْعُونَنَكَارَغَبُ وَرَهَبُ ۗ ﴾(١) ودعاء رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وغيره من الأنبياء والصالحين معلوم.

وأما إنكار المعاصي وعدم الرضى بها، فقد تعبدنا الله تعالى به، وذم الراضي به، وكذلك بغض الكفار والفجار، والإنكار عليهم، وشواهد ذلك في القرآن والأخبار كثيرة جداً.

فإن قيل: فقد وردت الأخبار بالرضى بقضاء الله تعالى، فإن كانت المعاصي بغير قضاء الله تعالى، فهو محال، وإن كانت بقضائه، فكراهتها كراهة لقضائه، فكيف الجمع بين هذين الحالين.

فاعلم أن هذا مما يلتبس على القاصرين على الوقوف على أسرار العلم، حتى التبس على قوم، فرأوا السكوت عن الإنكار مقاماً من مقامات الرضى، وسموه حسن الخلق، وهو جهل محض، بل نقول: الرضى والكراهة يتضادان، إذا تواردا على شيء واحد، من جهة واحدة، على وجه واحد. فأما إذا رضيت بشيء من وجه، وكرهته من وجه آخر، فليس ذلك بمتضاد، نحو أن يموت عدوك الذي هو أيضاً عدو لبعض أعدائك، وساع في إهلاك. فتكره موته من حيث إنه مات عدو عدوك، وترضاه من حيث إنه عدوك، وكذلك للمعصية وجهان: وجه إلىٰ الله تعالى، من حيث إنها اختياره وإرادته، فترضى بها من هذا الوجه تسليماً للملك إلى مالك الملك، ووجه إلى العبد من حيث إنه كسبه ووصفه وعلامة لكونه ممقوتاً عند الله تعالى وبغيضاً عنده، حيث سلط عليه أسباب البعد والمقت، فهو من هذا الوجه منكر ومذموم، ولا ينكشف هذا إلا بمثال، فلنفرض محبوباً من الخلق قال بين يدي محبه: إني أريد أن أميز بين من يحبني ويبغضني، وأنصب لذلك معياراً صادقاً، وهو أنى أقصد إلى فلان فأضربه ضرباً شديداً يضطره ذلك إلى الشتم لي، حتى إذا شتمني أبغضته واتخذته عدواً، فكل من أحبه علمت أنه أيضاً عدو لي، وكل من أبغضه علمت أنه محبي وصديقي، ثم فعل ذلك وحصل مراده من الشتم الذي هو سبب البغض، وحصل البغض الذي هو سبب العداوة، فحق على كل من هو صادق في محبته أن يقول: أما تدبيرك في ضرب هذا الشخص وأذاه، فأنا محب له، فإنه رأيك وتدبيرك وفعلك، وأما شتمه إياك من حيث نسبته إلى هذا الشخص، فإنه عدوان منه وتهجم عليك، فأنا كاره له من حيث نسبته إليه إذا كان

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآية: ٨٩.

حقه أن يصبر ولا يشتم، فكذلك تسليط الله سبحانه وتعالى دواعي الشهوة والمعاصي على العبد، وبغضه على عصيانه.

فواجب على كل عبد محب لله أن يبغض من أبغضه الله عز وجل، ويعادي من عاداه وأبعده عن حضرته، وإن اضطره بقهره وقدرته إلى معاداته ومخالفته، فإنه بعيد مطرود، والمبعد عن درجات القرب ينبغي أن يكون بغيضاً إلى جميع المحبين، موافقة لمحبوبهم، بإظهار الغضب على من أظهر المحبوب الغضب عليه بإبعاده. وبهذا يتقرر جميع ما وردت به الأخبار من البغض في الله والحب في الله، والتشديد على الكفار والتغليظ عليهم، والمبالغة في مقتهم، مع الرضى بقضاء الله تعالى: من حيث إنه قضاؤه، وهذا كله يستمد من سر القدر الذي لا رخصة في إفشائه، وهو أن الخير والشر كلاهما داخلان في المشيئة والإرادة، ولكن الشر مراد مكروه، والخير مراد مرضي به.

والأولى السكوت والتأدب بأدب الشرع، والتوقوف مع ما تعبد به الخلق، من الجمع بين الرضى بقضاء الله تعالى ومقت المعاصى، والله تعالى أعلم.

ومما يتعلق بالمحبة، قيل: أوحى الله تعالى إلى داود عليه السلام: لويعلم المدبرون عني كيف انتظاري لهم، ورفقي بهم، وشوقي إلى تـرك معاصيهم، لمـاتوا شـوقاً إليَّ؛ وتقطعت أوصالهم من محبتي.

يا داود: هذه إرادتي في المدبرين عني ؛ فكيف إرادتي في المقبلين عليٌّ ؟

يا داود أحوج ما يكون العبد إلي إذا استغنى عني ؛ وأجل ما يكون عندي إذا رجع إلى .

وكانت امرأة متعبدة تقول: والله لقد سئمت الحياة، حتى لــو وجدت المــوت يباع لاشتريته شوقاً إلى الله تعالى، وحباً للقائه. فقيل لها: فعلى ثقة أنت من عملك؟ قالت: لا، ولكني لحبي إياه وحسن ظني به. أفتراه يعذبني وأنا أحبه؟

## باب في النية والاخلاص والصدق

اعلم أنه قد انكشف لأرباب القلوب ببصيرة الإيمان وأنوار القرآن أنه لا وصول إلى السعادة إلا بالعلم والعبادة.

فالناس كلهم هلكى، إلا العالمون، والعالمون كلهم هلكى إلا العاملون، والعاملون كلهم هلكى إلا المخلصون، والمخلصون على خطر عظيم.

فالعمل بغير نية عناء، والنية بغير إخلاص رياء، والإخلاص من غير تحقيق هباء. قال الله تعالى: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَى مَاعَمِلُواْ مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَكُ هَبَكَا مُتَنتُورًا ﴾ (١). وليت شعري، كيف تصلح نية من لا يعرف حقيقة النية؟ أو كيف يخلص من صحح النية إذا لم يعرف حقيقة الإخلاص؟! أو كيف يطالب المخلص نفسه بالصدق إذا لم يتحقق معناه؟

فالوظيفة الأولى على كل عبد أراد طاعة الله تعالى، أن يعلم النية أولاً، لتحصل له المعرفة، ثم يصححها بالعمل بعد فهم حقيقة الصدق والإخلاص اللذين هما وسيلتان للعبد إلى النجاة. ونحن نذكر ذلك في ثلاثة فصول:

## الفصــل الأول فى النية وحقيقتها وفضلها وما يتعلق بذلك

قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَطْرُرُ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْمَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَـ ۗ ﴿ وَلَا تَطْرُرُ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْمَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَـ ۗ ۗ ﴿ (٢) وَالْمَرَاد بِالْإِرَادة: النية.

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ٥١.

وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله على يقول: وإنما الأعمال بالنية، وإنما لكل امرىء ما نوى، فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله، فهجرته إلى الله ورسوله، ومن كانت هجرته إلى دنيا يصيبها أو امرأة يتزوجها، فهجرته إلى ما هاجر إليه هارد.

وعن أبي موسى قال: جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وآله وسلم فقال: يا رسول الله: أرأيت الرجل يقاتل شجاعة، ويقاتل حمية، ويقاتل رياء، أي ذلك في سبيل الله؟ فقال رسول الله ﷺ: « من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله ». أخرجاهما في «الصحيحين» (٢).

وعن جابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: « لقد خلفتم بالمدينة رجالًا، ما قطعتم وادياً، ولا سلكتم طريقاً، إلا شركوكم في الأجر، حبسهم المرض ». أخرجه مسلم، وأخرجه البخاري من حديث أنس (٣).

وفي «الصحيحين» من حديث ابن عباس، عن النبي ﷺ قال: « من هم بحسنة فلم يعملها كتبت له حسنة ه (٤).

وعن أبي كبشة الأنصاري قال: قال رسول الله 瓣: « مثل هذه الأمة مثل أربعة نفر . رجل آتاه الله مالاً وعلماً، فهو يعمل به في ماله ينفقه في حقه .

ورجل آتاه الله علماً ولم يؤته مالاً، وهو يقول: لو كان لي مثل هذا عملت فيه مثل الذي يعمل. قال رسول الله ﷺ: فهما في الأجر سواء.

ورجل آتاه الله مالاً ولم يؤته علماً فهو يخبط فيه وينفقه في غير حقه.

ورجل لم يؤته مالاً ولا علماً، فيقول: لو كان لي مثل هذا عملت فيه مثل الذي يعمل. قال رسول الله ﷺ: فهما في الوزر سواء، (\*).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٥٤ و ٢٥٣٩) ومسلم (١٩٠٧) وأحمد (٢٥/١ ـ ٤٣) وابن العبارك في والزهد، (٨٨) وأبو داود (٢٢٠١) والترمذي (١٦٣٧) والنسائي (١/٨٥ ـ ٢٥) وابن ماجه (٢٢٧) وغيرهم.

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۲۳ و ۲۸۱ و ۳۱۲۳ و ۷٤٥۸) ومسلم (۱۹۰٤) وأبـو داود (۲۰۱۷) والتـرمـذي
 (۲) والنسائي (۲۳/۱) وابن ماجه (۲۷۸۳).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٢٦٨٤ و ٢٦٦١) ومسلم (١٩١١) ورواه أبو داود (٢٦٧٧) وأحمد (١٠٣/٣ ـ ١٨٢ ـ ١٨٢ ـ ٢٨٢).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٦٤٩١) ومسلم (١٣١) وأحمد (١/٣١٠\_ ٣٦١).

<sup>(</sup>٥) رواه الترمذي (٢٣٢٦) وابن ماجه (٤٢٢٨) وأحمد (٤/ ٢٣٠ ـ ٢٣١) وقال الترمذي وهذا حديث حسن صحيح».

وعن أبي عمران الجوني قال: تصعد الملائكة بالأعمال، فينادي الملك: ألق تلك الصحيفة، قال: فتقول الملائكة: ربنا قال خيراً وحفظناه عليه. فيقول تبارك وتعالى: إنه لم يرد به وجهي. قال: وينادي الملك: اكتب لفلان كذا وكذا، مرتين. فيقول: يا رب: إنه لم يعمله، فيقول عز وجل: إنه قد نواه.

وقال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: أفضل الأعمال أداء ما افترض الله نعـالى، والورع عما حرم الله تعالى، وصدق النية فيما عند الله تعالى.

وكان بعضهم يقول: دلوني على عمل لا أزال به عاملًا لله تعالى. فقيل له: انـو الخير، فإنك لا تزال عاملًا وإن لم تعمل، فالنية تعمل وإن عدم العمل، فإنه من نوى أن يصلى بالليل فنام، كتب له ثواب ما نوى أن يفعله.

وقد جاء في الحديث: « ما من رجل يكون له ساعة من الليل يقومها، فينام عنها إلا  $^{(1)}$ . كتب له أجر صلاته، وكان نومه صدقة تصدق بها عليه  $^{(1)}$ .

وقد جاء في الحديث: « نية المؤمن خير من عمله  ${}^{(7)}$ .

والنية، والإرادة، والقصد، عبارات متواردة على معنى واحد.

واعلم أن الأعمال تنقسم إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأول: المعاصي، فلا تتغير عن موضعها بالنية، مثل من يبني مسجداً بمال حرام يقصد بذلك الخير، فإن النية لا تؤثر فيه، فإن قصد الخير والشر شر آخر، فإن الخيرات إنما تعرف كونها خيرات بالشرع، فكيف يمكن أن يكون الشر خيراً، هيهات!.

واعلم أن من تقرب من السلاطين ببناء المساجد والمدارس بالمال الحرام، كان كتقرب علماء السوء بتعليم العلم للسفهاء والأشرار المشغولين بالفسق، فإن هؤلاء إذا تعلموا كانوا قطاع طريق الله تعالى، يتكالبون على الدنيا، ويتبعون الهوى، ووبال ذلك راجع إلى معلمهم، إذا علم فساد نياتهم ومقاصدهم.

ومن هذا القبيل تعلم القصاص القصص، فإن مقاصد أكثرهم معروفة، وقصدهم

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (۱/۲۳).

<sup>(</sup>٢) قال الحافظ العراقي في تخريج أحاديث الإحياء (٣٦٦/٤) أخرجه الطبراني من حديث سهل بن سعد ومن حديث النواس بن سمعان وكلاهما ضعيف وقال في كشف الخفاء (٣٢٤/٣) بلفظ «نية المؤمن أبلغ من عمله» رواه العسكري في الأمثال والبيهقي عن أنس مرفوعاً قال ابن دحية لا يصح والبيهقي إسناده ضعيف.

اجتلاب الدنيا، وأخذ الأموال كيف اتفق، فتعليمهم إعانة على الفساد، فقد علمت أن الطاعة تنقلب معصية بالقصد.

وأما المعصية، فلا تنقلب طاعة بالقصد أصلًا بـل إذا انضاف إليهـا قصد خبيث تضاعف وزرها وعظم وبالها.

القسم الثاني: الطاعات، وهي مرتبطة بالنيات في أصل صحتها، وفي تضاعف فضلها، أما الأصل، فهو أن ينوي عبادة الله تعالى لا غير، فإن نوى الرياء صارت معصية. وأما تضاعف الفضل، فبكثرة النيات الحسنة، فإن الطاعة الواحدة يمكن أن ينوي بها خيرات كثيرة، فيكون له بكل نية ثواب، إذ كل واحدة منها حسنة، ثم تضاعف كل حسنة عشر أمثالها.

مثال ذلك القعود في المسجد، فإنه طاعة، ويمكن أن ينوي بها نيات كثيرة: منها أن ينوي بدخوله انتظار الصلاة، ومنها الاعتكاف وكف الجوارح، فإن الاعتكاف كف، ومنها دفع الشواغل الصارفة عن الله تعالى بالانقطاع إلى المسجد، وإلى ذكر الله تعالى فيه، ونحو ذلك، فهذا طريق تكثير النيات، فقس على ذلك سائر الطاعات، إذ ما من طاعة إلا وتحتمل نيات كثيرة.

القسم الثالث: المباحات، فما من شيء من المباحات إلا ويحتمل نية أو نيات، تصير بها قربات، وينال بها معالي الدرجات، فما أعظم خسران من يغفل عنها ويتعاطاها تعاطى البهائم المهملة.

ولا ينبغي أن يحتقر العبد الخطرات والخطوات واللحظات، فكل ذلك يسأل عنه في القيامة، لم فعله؟ وما الذي قصد به؟

مثال ما ينوي به القربة من المباحات أن يتطيب، وينوي بالطيب اتباع السنة، واحترام المسجد، ودفع الروائح الكريهة التي تؤذي مخالطيه.

وقال الشافعي رحمه الله: من طاب ريحه زاد عقله.

وكذلك معالجة رأسه تزيد فطنته وذكاءه، فيسهل عليه إدراك مهمات دينه.

وقال بعض السلف: إني لأستحب أن يكون لي في كل شيء نية، حتى في أكلي وشربي ونومي ودخولي الخلاء، وكل ذلك مما يمكن أن يقصد به التقرب إلى الله تعالى، لأن كل ما هو سبب لبقاء البدن وفراغ القلب من مهمات الدين، فمن قصد من الأكل التقوي على العبادة، ومن النكاح تحصين دينه، وتطييب قلب أهله، والتوصل إلى ولد يعبد الله

بعده، أثيب على ذلك كله، ولا تحتقر شيئاً من حركاتك وكلماتك، وحاسب نفسك قبل أن تحاسب، وصحح نيتك قبل أن تفعل ما تفعله، وانظر في نيتك فيما تتركه أيضاً.

واعلم أن النية هي انبعاث النفس وميلها إلى ما ظهر لها أنه مصلحة لها، إما في الحال أو المآل، وربما سمع بعض الجهال ما أوصينا به من تحسين النية، فقال عند أكله: نويت أن آكل لله، أو عند قراءته: نويت أن أقرأ لله، وظن أن ذلك نية، وليس كذلك، إنما النية انبعاث القلب، وتجري مجرى الفتوح من الله تعالى، وليست النية داخلة تحت الاختيار، فقد تتيسر في بعض الأوقات، وقد تتعذر، وإنما تتيسر في الغالب لمن قلبه يميل إلى الدين دون الدنيا. والناس في النيات على أقسام:

منهم من يكون عمله للطاعة إجابة لباعث الخوف.

ومنهم من يكون عمله إجابة لباعث الرجاء. وثمة مقام أرفع من هذين، وهو أن يعمل الطاعة على نية جلال الله تعالى لاستحقاقه الطاعة والعبودية، وهذه لا تتيسر لراغب في الدنيا، وهي أعز النيات وأعلاها، وقليل من يفهمها، فضلًا عن أن يتعاطاها، وصاحب هذا المقام لا يجاوز ذكر الله تعالى والفكر في جلاله حباً له.

وقد حكى أحمد بن خضرويه أنه رأى رب العزة في منامه، فقال له: كل الناس يطلبون مني، وأبو يزيد يطلبني. وغرضنا من هذه النيات متفاوتة في الدرجات ومن غلب على قلبه واحدة منها، فربما لم يتيسر له العدول إلى غيرها، ومن حضرت له نية في المباح، ولم تحضر في فضيلة، فالمباح أولى، وانتقلت الفضيلة إليه.

مثال ذلك أن تحضره نية في الأكل والنوم ليتقوى بذلك على العبادة ويربح بدنه ولم تنبعث نيته في الحال إلى الصلاة والصوم، فالأكل والنوم أفضل، بل لو ملَّ العبادة لكثرة مواظبته عليها، وعلم أنه لو ترفه ساعة بمباح عاد نشاطه، فذلك أفضل من التعبد حينئذ.

قال علي عليه السلام: روحوا القلوب، واطلبوا لها طُرَف الحكمة، فإنها تمل كما تمل الأبدان.

وقال بعضهم: روحوا القلوب تعي الذكر. وهذه دقائق لا تدركها إلا بممارسة العلماء، فإن الحاذق في الطب قد يعالج المحرور باللحم مع حرارته، ويستبعد ذلك القاصر في الطب، وإنما يبتغي به أن تعود قوته ليحتمل المعالجة، وكذلك الخبير بالقتال، قد يفر من بين يدي قرنه حيلة منه، ليستجره إلى مضيق. فسلوك طريق الله تعالى كله حرب مع الشيطان، ومعالجة للقلب، والمبصر الموفق يقف في تلك الطريق على لطائف من

الحيل يستبعدها الضعفاء، فلا ينبغي لهم استبعاد ما خفي عليهم، بل يسلمون لأصحاب الأحوال، إلى أن ينكشف لهم أسرار ذلك، أو ينالوا ذلك المقام.

## الفصـل الثاني في الإخلاص وفضيلته وحقيقته ودرجاته

قال الله تعالى: ﴿ وَمَآ أُمِرُوٓ اللَّالِيَعْبُدُواَ اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ اللِّينَ ﴾(١)، وقال: ﴿ أَلَا يَلْتُواَلَّذِينُ ٱلْخَالِصُ ﴾(٢) وغير ذلك من الآيات.

وقال النبي صلى الله عليه وآله وسلم لمعاذ بن جبل رضي الله عنه: « أخلص دينك يكفك القليل من العمل «<sup>(۲)</sup>.

وفي حديث أنس رضي الله عنه أنه قال: «إذا كان يوم القيامة جاءت الملائكة بصحف مختمة، فيقول الله عز وجل: ألقوا هذا، واقبلوا هذا، فتقول الملائكة: وعزتك ما كتبنا إلا ما كان. فيقول: إن هذا كان لغيري، ولا أقبل اليوم إلا ما كان لي»(٤).

وعن النبي على قال: « إن الملائكة يرفعون عمل العبد فيكثرونه ويزكونه، فيوحي الله تعالى إليهم: أنتم حفظة على عمل عبدي، وأنا رقيب على ما في نفسه، إن عبدي لم يخلص في عمله، فاجعلوه في سجين، ويصعدون بعمل العبد يستقلونه، فيوحي إليهم: إنكم حفظة على عمل عبدي، وأنا رقيب على ما في نفسه فضاعفوه واجعلوه في عليين ه(٥).

ويروى عن الحسن قال: كانت شجرة تعبد من دون الله، فجاء إليها رجل فقال: الأقطعن هذه الشجرة، فجاء إليها ليقطعها غضباً لله، فلقيه الشيطان في صورة إنسان فقال: ما تريد؟ قال: أريد أن أقطع هذه الشجرة التي تعبد من دون الله. قال: إذا أنت لم تعبدها، فما يضرك من عبدها؟ قال: لأقطعنها. فقال له الشيطان: هل لك فيما هو خير لك من ذلك، لا تقطعها ولك ديناران إذا أصبحت عند وسادتك. قال: فمن لي بذلك؟ قال: أنا لك. فرجع فأصبح فوجد عند وسادته دينارين، ثم أصبح فلم يجد شيئاً، فقام غضبان

<sup>(</sup>١) سورة البينة، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٣) رواه الحاكم (٣٠٦/٤) وقال: صحيح الإسناد وعزاه السيوطي في الجامع الصغير (٢٩٨) أيضاً إلى ابن أبي الدنيا.

<sup>(8)</sup> قال في «الترغيب والترهيب» (٧٣/١) رواه البزار والطبراني، ورواة أحدهما رواة الصحيح.

<sup>(</sup>٥) رواه أبن المبارك (١٥٣) في الزهد عن ضمرة بن حبيب مرسلاً.

ليقطعها، فتمثل له الشيطان في صورته، فقال: ما نريد؟ قال: أريد أن أقطع هذه الشجرة التي تعبد من دون الله. قال: كذبت، مالك إلى قطعها سبيل. فذهب ليقطعها، فضرب به الأرض وخنقه حتى كاد يقتله، ثم قال له: أتدري من أنا؟ فأخبره أنه الشيطان، وقال: جئت أول مرة غضباً لله، فلم يكن لي عليك سبيل، فخدعتك بالدينارين فتركتها، فلما فقدتهما جئت غضباً للدينارين، فسلطت عليك.

وكان معروف الكرخي يضرب نفسه ويقول: يا نفس أخلصي وتخلصي .

وقال أبو سليمان: طوبي لمن صحت له خطوة واحدة لا يريد بها إلا الله تعالى.

وحكي أن رجلًا كان يخرج في زي النساء، فيحضر حيث يحضرن من عرس، أو مأتم، فاتفق أنه حضر يوماً موضعاً فيه مجمع النساء، فسرقت درة، فصاحوا: أغلقوا الباب حتى نفتش، ففتشوا واحدة واحدة حتى بلغت النوبة إلى الرجل وإلى امرأة معه، فدعا الله بالإخلاص وقال: إن نجوت من هذه الفضيحة لا أعود إلى مثل هذا، فوجدت الدرة مع تلك المرأة فصاحوا: أطلقوا الحرة، فقد وجدنا الدرة.

#### بيان حقيقة الإخلاص

اعلم أن كل شيء يتصور أن يشوبه غيره، فإذا صفا عن شوبه وخلص عنه، سمي إخلاصاً.

والإخلاص يضاده الإشراك، فمن ليس مخلصاً، فهو مشرك، إلا أن الشرك درجات. فالإخلاص في التوحيد يضاده الشرك في الإلهية.

والشرك منه جلي، ومنه خفي، وكذلك الإخلاص، وقد ذكرنا درجات الرياء فيمـا تقدم في بابه، وإنما نتكلم الآن فيمن انبعث لقصد التقرب، ولكن امتزج بهذا الباعث باعث آخر، إما من الرياء، أو من غيره من حظوظ النفس.

ومثال ذلك أن يصوم لينتفع بالحمية الحاصلة بالصوم مع قصد التقرب، أو يعتق عبداً ليتخلص من مؤونته وسوء خلقه، أو يحج ليصح مزاجه بحركة السفر، أو للتخلص من شر يعرض له، أو يغزو ليمارس الحرب ويتعلم أسبابها، أو يصلي بالليل وله غرض في دفع النعاس عن نفسه ليراقب رحله أو أهله، أو يتعلم العلم ليسهل عليه طلب ما يكفيه من المال، أو يشتغل بالتدريس ليفرح بلذة الكلام، ونحو ذلك. فمتى كان باعثه التقرب إلى الله تعالى، ولكن انضاف إليه خاطر من هذه الخواطر، حتى صار العمل أخف عليه بسبب هذه الأمور، فقد خرج عمله عن حد الإخلاص.

والإنسان قلما ينفك فعل من أفعاله، وعبادة من عباداته عن شيء من هذه الأمور، فلذلك قيل: من سلم له في عمره لحظة واحدة خالصة لوجه الله تعالى، نجا، وذلك لعزة الإخلاص، وعسر تنقية القلب من هذه الشوائب، لأن الخالص هو الذي لا باعث عليه إلا طلب القرب من الله تعالى.

قيل لسهل: أي شيء أشد على النفس؟ قال: الإخلاص، إذ ليس لها فيه نصيب.

واعلم أن الشوائب المكدرة للإخلاص متفاوتة، بعضها جلي، وبعضها خفي، وقد ذكرنا درجات الرياء في بابه.

ومن الرياء ما هو أخفى من دبيب النمل، فليطلب هناك، وحاصله أن ما دام العامل يفرق بين مشاهدة الإنسان والبهيمة في حالة من العمل، فهو خارج عن صفو الإخلاص، ولا يسلم من الشيطان إلا من دق نظره وسعد بعصمة الله تعالى وتوفيقه.

وقد قيل: ركعتان من عالم أفضل من سبعين ركعة من جاهل، وأريد به العالم بدقائق آفات الأعمال حتى يخلص عنها، والجاهل ينظر إلى ظاهر العبادة، وقيراط من اللهب الذي يرتضيه الناقد خير من دينار يرتضيه الغر الغبي.

## فصل في حكم العمل المشوب واستحقاق الثواب به

أما العمل الذي لا يريد به إلا الرياء، فهو على صاحبه لا له، وهو سبب للعقاب، كما أن العمل الخالص لوجه الله تعالى سبب للثواب. ولا إشكال في هذين القسمين، وإنما النظر في العمل المشوب الممتزج بشوب الرياء وحظوظ النفس.

وقد اختلف الناس في ذلك، هل يقتضي ثواباً أو عقاباً، أو لا يقتضي شيئاً أصلاً؟ وليس تخلو الأخبار عن تعارض في ذلك.

والذي يتضح لنا فيه \_ والعلم عند الله تعالى \_ أن ننظر إلى قدر قوة البواعث، فإن كان الباعث الديني مساوياً للباعث النفساني تقاوما وتساقطا، وصار العمل لا له ولا عليه، وإن كان باعث الرياء أقوى، ضر وأوجب العقاب، لكن عقابه دون عقاب من تجرد للرياء، وإن كان الباعث الديني أقوى من الأخر، فله ثواب بقدر ما فضل من قوته، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَظُلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَنْعِفُهَا ﴾(١).

ويشهد لما ذكرنا إجماع الأمة على أن من خرج حاجاً ومعه تجارة، صح حجه وأثيب

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٤٠.

عليه، وقد امتزج به حظ من حظوظ النفس، إلا أنه متى كان الحج هو المحرك الأصلي، لم ينفك عن ثواب. وكذلك الغازي إذا قصد الغزو والغنيمة ويكون قصد الغنيمة على سبيل التبع، حصل له الثواب، ولكنه لا يساوي ثواب من لا يلتفت إلى الغنيمة أصلاً، والله تعالى أعلم.

### الفصــل الثالث في الصدق وحقيقته وفضله

عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: «عليكم بالصدق، فإن الصدق يهدي إلى البر، وإن البر يهدي إلى الجنة، وما يزال الرجل يصدق ويتحرى الصدق حتى يكتب عند الله صديقاً ». رواه البخارى ومسلم (١٠).

وقال بشر الحافي: من عامل الله بالصدق، استوحش من الناس، واعلم أن لفظ الصدق قد يستعمل في معان.

أحدها: الصدق في القول، فحق على كل عبد أن يحفظ ألفاظه، ولا يتكلم إلا بالصدق، والصدق باللسان هو أشهر أنواع الصدق وأظهرها. وينبغي أن يحترز عن المعاريض، فإنها تجانس الكذب إلا أن تمس الحاجة إليها، وتقتضيها المصلحة في بعض الأحوال، وقد كان النبي صلى الله عليه وآله وسلم إذا أراد غزوة ورَّى بغيرها لئلا ينتهي الخبر إلى الأعداء فيتهيؤوا لقتاله، وقال صلى الله عليه وآله وسلم: « ليس بكاذب من أصلح بين اثنين فقال خيراً، أو نمى خيراً ه(٢).

وينبغي أن يراعي معنى الصدق في ألفاظه التي يناجي بها ربه، كقوله: وجهت وجهي للذي فطر السموات والأرض. فإن كان قلبه منصرفاً عن الله مشغولاً بالدنيا فهو كاذب.

الثاني: الصدق في النية والإرادة، وذلك يرجع إلى الإخلاص، فإن مازج عمله شوب من حظوظ النفس، بطل صدق النية، وصاحبه يجوز أن يكون كاذبا كما في حديث الثلاثة. العالم، والقارىء، والمجاهد. لما قال القارىء: قرأت القرآن إلى آخره، إنما كذبه في إرادته ونيته، لا في نفس القراءة، وكذلك صاحباه.

الثالث: الصدق في العزم والوفاء به.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۵۷۶۳) ومسلم (۲۲۰۱ و ۲۲۰۷) ورواه أيضاً مالك (۹۸۹/۲) وأبو داود (٤٩٨٩) والترمذي (۱۹۷۲) وأحمد (۲/ ۳۸۶) و ۲۳۲).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٥٤٦) ومسلم (٢٦٠٥) وأبو داود (٤٩٢١) والترمذي (١٩٣٩) وأحمد (٤٠٣/٦ ـ ٤٠٤).

أما الأول: فنحو أن يقول: إن آتاني الله مالاً تصدقت بجميعه، فهذه العزيمة قد تكون صادقة، وقد يكون فيها تردد.

وأما الثاني: فنحو أن يصدق في العزم، وتسخو النفس بالوعد، لأنه لا مشقة فيه إذا تحققت الحقائق، وانجلت العزيمة، وغلبت الشهوة، ولـذلك قـال الله تعالى: ﴿ مِّنَ الشَّوْمِنِينَ رِحَالُ صَدَقُواْ مَاعَكُواْ اللَّهَ عَلَيْتُ ﴾ (١) وقال في آية أخرى: ﴿ وَمِنْهُم مَّنْ عَلَهَدَ الشَّهُ لَيْ مَا اللَّهُ لَيْ إِنْ مَا اللَّهُ لَيْ رَحَالُ اللَّهُ لَيْ مَا لَكُونُ كَا اللهُ عَلَيْ لَهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ لَهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللهُونُ اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عُلِيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَ

الرابع: الصدق في الأعمال، وهو أن تستوي سريرته وعلانيته، حتى لا تدل أعماله الظاهرة من الخشوع ونحوه على أمر في باطنه، ويكون الباطن بخلاف ذلك. قال مطرف: إذا استوت سريرة العبد وعلانيته قال الله عز وجل: هذا عبدي حقاً.

ولنضرب للخوف مثلاً فنقول: ما من عبد يؤمن بالله إلا وهو خائف من الله خوفاً ينطلق عليه الاسم وهو غير بالغ إلى درجة الحقيقة، ألا تراه إذا خاف سلطاناً كيف يصفر ويرتعد خوفاً من وقوع المحذور، ثم إنه يخاف النار ولا يظهر عليه شيء من ذلك عند فعل المعصية. ولذلك قال عامر بن عبد قيس: عجبت للجنة نام طالبها، وعجبت للنار نام هاربها.

والتحقيق في هذه الأمور عزيز جداً، فلا غاية لهذه المقامات حتى ينال تمامها، ولكن لكل حظ بحسب حاله، إما ضعيف وإما قوي، فإذا قوي سمي صادقاً، وإذا علم الله من عبد صدقاً صغا له، والصادق في جميع هذه المقامات عزيز، وقد يكون للعبد صدق في بعضها دون بعض. ومن علامات الصدق كتمان المصائب والطاعات جميعاً، وكراهة اطلاع المخلق على ذلك.

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآية: ٢٣.

 <sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ١٧٧.
 (٤) سورة الحجرات، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة، الأيات: ٧٥ ـ ٧٧.

## باب في المحاسبة والمراقبة

وتحقق أرباب البصائر أنهم لا ينجيهم من هذه الأخطار إلا لزوم المحاسبة لأنفسهم وصدق المراقبة. فمن حاسب نفسه في الدنيا، خف في القيامة حسابه، وحسن منقلبه. ومن أهمل المحاسبة دامت حسراته. فلما علموا أنهم لا ينجيهم إلا الطاعة وقد أمرهم الله تعالى بالصبر والمرابطة فقال: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ أَصَبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ ﴾(٥)، فرابطوا أنفسهم أولا بالمشارطة، ثم بالمراقبة، ثم بالمحاسبة، ثم بالمعاقبة، ثم بالمجاهدة، ثم بالمعاتبة. فكانت لهم في المرابطة ست مقامات، وأصلها المحاسبة، ولكن كل حساب بلكون بعد مشارطة ومراقبة، ويتبعه عند الخسران المعاتبة والمعاقبة، ولا بد من شرح ذلك المقام.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء، الآية: ٤٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف، الآية: ٤٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الزلزال، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران، الآية: ٢٠٠.

#### المقام الأول: المشارطة

اعلم أن التاجر كما يستعين بشريكه في التجارة طلباً للربح، ويشارطه ويحاسبه، كذلك العقل يحتاج إلى مشاركة النفس، ويوظف عليها الوظائف، ويشرط عليها الشروط، ويرشدها إلى طريق الفلاح، ثم لا يغفل عن مراقبتها، فإنه لا يأمن خيانتها وتضييعها رأس المال، ثم بعد الفراغ ينبغي أن يحاسبها ويطالبها بالوفاء بما شرط عليها، فإن هذه التجارة ربحها الفردوس الأعلى. فتدقيق الحساب في هذا مع النفس أهم من تدقيقه بكثير من أرباح الدنيا. فحتم على كل ذي حزم آمن بالله واليوم الآخر أن لا يغفل عن محاسبة نفسه، والتضييق عليها في حركاتها وسكناتها وخطراتها، فإن كل نفس من أنفاس العمر جوهرة نفيسة لا عوض لها.

فإذا فرغ العبد من فريضة الصبح، ينبغي أن يفرغ قلبه ساعة لمشارطة نفسه فيقول للنفس: مالي بضاعة إلا العمر، فإذا فني مني رأس المال وقع اليأس من التجارة، وطلب الربح، وهذا اليوم الجديد قد أمهلني الله فيه، وأخر أجلي، وأنعم علي به. ولو توفاني لكنت أتمنى أن يرجعني إلى الدنيا حتى أعمل صالحاً، فاحسبي يا نفس أنك قد توفيت ثم رددت، فإياك إياك أن تضيعي هذا اليوم، واعلمي أن اليوم والليلة أربع وعشرون ساعة، وأن العبد ينشر له بكل يوم أربع وعشرون خزانة مصفوفة، فيفتح له منها خزانة، فيراها مملوءة نوراً من حسناته التي عملها في تلك الساعة، فيحصل له من السرور بمشاهدة تلك الأنوار ما لو وزع على أهل النار لأدهشتهم عن الإحساس بألم النار، ويفتح له خزانة أخرى سوداء مظلمة يفوح ريحها ويغشاه ظلامها، وهي الساعة التي عصى الله تعالى فيها، فيحصل له من الفزع والخزي ما لو قسم على أهل الجنة لنغص عليهم نعيمهم، ويفتح له خزانة أخرى فارغة ليس فيها ما يسوؤه ولا يسره، وهي الساعة التي نام فيها أو غفل أو اشتغل بشيء من المباح، ويتحسر على خلوها، ويناله ما نال القادر على الربح الكثير إذا أهمله حتى فاته، وعلى هذا تعرض عليه خزائن أوقاته طول عمره فيقول لنفسه: اجتهدي اليوم في أن تعمري خزانتك، ولا تدعيها فارغة، ولا تميلي إلى الكسل والدعة والاستراحة، فيفوتك من درجات علين ما يدركه غيرك.

قال بعضهم: هب أن المسيء قد عفي عنه، أليس قد فاته ثواب المحسنين؟ فهذه وصيته في نفسه في أوقاته. ثم يستأنف لها وصية أخرى في أعضائه السبعة، وهي: العين والأذن واللسان والبطن والفرج واليد والرجل، وتسليمها إلى النفس، فإنها رعايا خادمة لها في هذه التجارة المخلدة، بها يتم أعمالها، ويعلمها أن أبواب جهنم سبعة على عدد هذه

الأعضاء. فتعيين تلك الأبواب لمن عصى الله تعالى بهذه الأعضاء، فيوصيها بحفظها عن معاصيها.

أما العين فيحفظها عن النظر إلى ما لا يحل النظر إليه، أو إلى مسلم بعين الاحتقار وعن كل فضول مستغنى عنه، ويشغلها بما فيه تجارتها وربحها، وهو النظر إلى ما خلقت له من عجائب صنع الله تعالى بعين الاعتبار، والنظر إلى أعمال الخير في كتاب الله تعالى، وسنة رسوله صلى الله عليه وآله وسلم، ومطالعة كتب الحكم للاتعاظ والاستفادة.

وهكذا ينبغي أن يتقدم إلى كل عضو بالوصية بما يليق به، لا سيما اللسان والبطن وقد ذكرنا آفات اللسان فيما تقدم، فيشغله بما خلق له، من الذكر والتذكير، وتكرار العلم والتعليم، وإرشاد عباد الله تعالى إلى طريق الله، وإصلاح ذات البين، إلى غير ذلك من الخير.

وأما البطن، فيكلفه ترك الشره، واجتناب الشبهات والشهوات، ويقتصر على قدر الضرورة، ويشترط على نفسه إن خالفت شيئاً من ذلك أن يعاقبها بالمنع من شهوات البطن، ليفوتها أكثر مما نالت بشهوتها. وهكذا في جميع الأعضاء واستقصاء ذلك يطول، وكذا ما تخفي طاعات الأعضاء ومعاصيها.

ثم يستأنف وصيتها في وظائف العبادات التي تتكرر في اليوم والليلة، في النوافل التي يقدر عليها، وعلى الاستكثار منها. وهذه شروط يفتقر إليها كل يوم إلى أن تتعود النفس ذلك، فيستغني عن المشارطة، ولكن لا يخلو كل يوم من حادثة لها حكم جديد لله تعالى عليه في ذلك حق. ويكثر هذا على من يشتغل بشيء من أعمال الدنيا، من ولاية أو تجارة أو نحو ذلك، إذ قل أن يخلو يوم عن واقعة جديدة يحتاج إلى أن يقضي حق الله فيها. فعليه أن يشرط على نفسه الاستقامة فيها، والانقياد للحق. وعن شداد بن أوس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: « الكيس من دان نفسه، وعمل لما بعد الموت، والعاجز من اتبع نفسه هواها، وتمنى على الله هناه الله عنه والله عنه: حاسبوا أن تحاسبوا، وزنوها قبل أن توزنوا، وتهيؤوا للعرض الأكبر، ﴿ يومئذ تعرضون الفسكم قبل أن تحاسبوا، وزنوها قبل أن توزنوا، وتهيؤوا للعرض الأكبر، ﴿ يومئذ تعرضون

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۲٤٦١) وابن ماجه (٤٣٦٠) والحاكم (٥٧/١) و (٣٢٥/٤) وأحمد (١٣٤/٤). ومداره على أبي بكر بن أبي مريم الغساني وهوضعيف ومع ذلك قال الترمذي حديث حسن.

<sup>(</sup>٢) سورة الحاقة، الآية: ١٨.

#### المقام الثاني: المراقبة

إذا أوصى الإنسان نفسه، وشرط عليها ما ذكرناه، لم يبق إلا المراقبة لها وملاحظتها. وفي الحديث الصحيح في تفسير الإحسان، لما سئل عنه رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال: « أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك »(١)، أراد بذلك استحضار عظمة الله ومراقبته في حال العبادة.

قيل: دخل الشبلي على أبي الحسين النوري وهو قاعد ساكن، لا يتحرك من ظاهره شيء، فقال له: ممن أخذت هذه المراقبة والسكون؟ فقال: من سنّور كانت لنا، إذا أرادت الصيد رابطت رأس الحجر حتى لا يتحرك لها شعرة.

وينبغي أن يراقب الإنسان نفسه قبل العلم وفي العمل، هل حركه عليه هوى النفس أو المحرك له همو الله تعالى خاصة؟ فإن كان الله تعالى، أمضاه، وإلا تركه، وهمذا هو الإخلاص.

قال الحسن: رحم الله عبداً وقف عند همه، فإن كان لله مضى، وإن كان لغيره تأخر. فهذه مراقبة العبد في الطاعة وهو أن يكون مخلصاً فيها، ومراقبته في المعصية تكون بالتوبة والندم والإقلاع، ومراقبته في المباح تكون بمراعاة الأدب، والشكر على النعيم، فإنه لا بخلو من نعمة لا بدله من الصبر عليها، وكل ذلك لا يخلو من المراقبة.

وقال وهب بن منبه في حكمة آل داود: حق على العاقل أن لا يشغل عن أربع ساعات: ساعة يناجي فيها ربه، وساعة يحاسب فيها نفسه، وساعة يفضي بها إلى إخوانه الذين يخبرونه بعيوبه، ويصدقونه عن نفسه، وساعة يخلي بين نفسه وبين لذاتها فيما يحل ولا يحرم، فإن هذه الساعة عون على هذه الساعات، وإجمام للقوة. وهذه التي هو مشغول فيها بالمطعم والمشرب، لا ينبغي أن تخلو عن عمل هو أفضل الأعمال، وهو الذكر والفكر، فإن الطعام الذي يتناوله، فيه من العجائب ما لو تفكر فيه كان أفضل من كثير من أعمال الجوارح.

المقام الثالث: المحاسبة بعد العمل

قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱنَّفُواْ ٱللَّهَ وَلْتَنْظُرْ نَفَسُّ مَّاقَدَّ مَتْ لِفَكْم وان

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۸) والترمذي (۲۲۱۰) وأبو داود (٤٦٩٥) والنسائي (۹۷/۸) وابن ماجه (٦٣) وابن حبان (١٦٨ و ١٧٨) وغيرهم.

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر، الآية: ١٨.

إشارة إلى المحاسبة بعد مضي العمل، ولذلك قال عمر رضي الله عنه: حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا (١). وقال الحسن: المؤمن قوَّام على نفسه، يحاسب نفسه. وقال: إن المؤمن يفجأه الشيء يعجبه فيقول: والله إني لأشتهيك وإنك لمن حاجتي، ولكن والله ما من حيلة إليك، هيهات حيل بيني وبينك. ويفرط منه الشيء فيرجع إلى نفسه فيقول: ما أردت إلى هذا، مالى ولهذا؟ والله لا أعود إلى هذا أبداً إن شاء الله.

إن المؤمنين قوم أوثقهم القرآن، وحمال بينهم وبين هلكتهم، إن المؤمن أسير في الدنيا، يسعى في فكاك رقبته، لا يأمن شيئاً حتى يلقى الله عز وجل، يعلم أنه مأخوذ عليه في سمعه، وفي بصره، وفي لسانه، وفي جوارحه، مأخوذ عليه في ذلك كله.

واعلم أن العبد كما ينبغي أن يكون له وقت في أول النهار يشارط فيه نفسه، كذلك ينبغي أن يكون له ساعة يطالب فيها نفسه في آخر النهار، ويحاسبها على جميع ما كان منها، كما يفعل التجار في الدنيا مع الشركاء في آخر كل سنة أو شهر أو يوم.

ومعنى المحاسبة أن ينظر في رأس المال، وفي الربح، وفي الخسران لتتبين له الزيادة من النقصان، فرأس المال في دينه الفرائض، وربحه النوافل والفضائل، وخسرانه المعاصي، وليحاسبها أولاً على الفرائض، وإن ارتكب معصية اشتغل بعقابها ومعاقبتها ليستوفى منها ما فرط.

قيل: كان توبة بن الصمة بالرقة، وكان محاسباً لنفسه، فحسب يوماً فإذا هو ابن ستين سنة، فحسب أيامها فإذا هي أحد وعشرون ألف يوم وخمسمائة يوم، فصرخ وقال: يا ويلنا! الله بأحد وعشرين ألف ذنب وخمسمائة ذنب؟! كيف وفي كل يوم عشرة آلاف ذنب!! ثم خر مغشياً عليه فإذا هو ميت، فسمعوا قائلاً يقول: يا لها ركضة إلى الفردوس الأعلى! فهكذا ينبغي للعبد أن يحاسب نفسه على الأنفاس وعلى معصية القلب والجوارح في كل ساعة، فإن الإنسان لو رمى بكل معصية يفعلها حجراً في داره لامتلات داره في مدة يسيرة، ولكنه يتساهل في حفظ المعاصي وهي مثبتة ﴿ أحصاه الله ونسوه ﴾.

### المقام الرابع: معاقبة النفس على تقصيرها

اعلم أن المريد إذا حاسب نفسه فرأى منها تقصيراً، أو فعلت شيئاً من المعاصي فلا ينبغي أن يهملها، فإنه يسهل عليه حينئذ مقارفة الذنوب، ويعسر عليه فطامها، بل ينبغي أن

 <sup>(</sup>۱) عزاه في كنز العمال (٤٤١٩) إلى البيهقي في الزهد وابن عساكر ورواه أيضاً ابن المبارك في الزهد
 (١٠٣).

يعاقبها عقوبة مباحة كما يعاقب أهله وولده.

وكما روي عن عمر رضي الله عنه: أنه خرج إلى حائط له، ثم رجع وقد صلى الناس العصر. فقال: إنما خرجت إلى حائطي، ورجعت وقد صلى الناس العصر، حائطي صدقة على المساكين. قال الليث: إنما فاتته الجماعة، وروينا عنه أنه شغله أمر عن المغرب حتى طلع نجمان، فلما صلاها أعتق رقبتين.

وحكي أن تميم الداري رضي الله عنه نام ليلة لم يقم يتهجد فيها حتى أصبح، فقام سنة لم ينم فيها عقوبة للذي صنع.

ومرَّ حسانِ بن سنان بغرفة فقال: متى بنيت هذه؟ ثم أقبل على نفسه فقال: تسألين عما لا يعنيك! لأعاقبنك بصوم سنة، فصامها.

فأما العقوبات بغير ذلك مما لا يحل، فيحرم عليه فعله. مثال ذلك: ما حكي أن رجلًا من بني إسرائيل، وضع يده على فخذ امرأة، فوضعها في النار حتى شلت، وأن آخر حوَّل رجله لينزل إلى امرأة، ففكر وقال: ماذا أردت أن أصنع؟ فلما أراد أن يعيد رجله، قال: هيهات رجل خرجت إلى معصية الله لا ترجع معي. فتركها حتى تقطعت بالمطر والرياح، وأن آخر نظر إلى امرأة فقلع عينيه، فهذا كله محرم، وإنما كان جائزاً في شريعتهم. وقد سلك نحو ذلك خلق من أهل ملتنا، حملهم على ذلك الجهل بالعلم، كما حكي عن غزوان الزاهد: أنه نظر إلى امرأة، فلطم عينه حتى نفرت.

وروينا عن بعضهم: أنه أصابته جنابة وكان البرد شديداً، وأنه وجد في نفسه توقفاً عن الغسل، فألى أن لا يغتسل إلا في مرقعته، وأن لا ينزعها ولا يعصرها، فكانت شديدة الكثافة تزيد على عشرين رطلًا. وهذا من الجهل بالعلم، فإنه ليس للإنسان أن يتصرف في نفسه بمثل هذا. وقد ذكرت كثيراً من هذا الفن الصادر عن المتعبدين على الجهل في كتابي المسمى بـ «تلبيس إبليس».

#### المقام الخامس: المجاهدة

وهو أنه إذا حاسب نفسه، فينبغي إذا رآها قد قارفت معصية أن يعاقبها كما سبق، فإن رآها تتوانى بحكم الكسل في شيء من الفضائل، أو ورد من الأوراد، فينبغي أن يؤدبها بتثقيل الأوراد عليها، كما ورد عن ابن عمر رضي الله عنه أنه فاتته صلاة في جماعة، فأحيا الليل كله تلك الليلة. وإذا لم تطاوعه نفسه على الأوراد، فإنه يجاهدها ويكرهها ما استطاع.

وقال ابن المبارك: إن الصالحين كانت أنفسهم تواتيهم على الخير عفواً، وإن أنفسنا لا تواتينا إلا كرهاً. ومما يستعان بـه عليها أن يسمعها أخبار المجتهدين، وما ورد في فضلهم، ويصحب من يقدر عليه منهم، فيقتدي بأفعاله.

قال بعضهم: كنت إذا اعترتني فترة في العبادة نظرت إلى وجه محمد بن واسع وإلى اجتهاده؟ فعملت على ذلك أسبوعاً. وقد كان عامر بن عبد قيس يصلي كل يوم ألف ركعة. وكان الأسود بن يزيد يصوم حتى يخضر ويصفر، وحج مسروق فما نام إلا ساجداً. وكان داود الطائي يشرب الفتيت مكان الخبز، ويقرأ بينهما خمسين آية. وكان كرز بن وبرة يختم كل يوم ثلاث ختمات، وكان عمر بن عبد العزيز، وفتح الموصلي يبكيان الدم، وصلى أربعون نفساً من القدماء الفجر بوضوء العتمة، وجاور أبو محمد الحريري سنة فلم ينم ولم يتكلم، ولم يستند إلى حائط، ولم يمد رجله، فقال له أبو بكر الكتاني: بم قدرت على هذا؟ قال: علم صدق باطني فأعانني على ظاهري. ودخلوا على زحلة العابدة فكلموها بالرفق بنفسها فقالت: إنما هي أيام مبادرة، فمن فاته اليوم شيء لم يدركه غداً والله يا إخوتاه! لأصلين لله ما أقلتني جوارحي، ولأصومن له في أيام حياتي، ولأبكين ما حملت الماء عيناي.

ومن أراد أن ينظر في سير القوم، ويتفرج في بساتين مجاهداتهم، فلينظر في كتابي المسمى بـ «صفة الصفوة» فإنه يرى من أخبار القوم ما يعد نفسه بالإضافة إليهم من الموتى، بل من أخبار المتعبدات من النسوة ما يحتقر نفسه عند سماعه.

## المقام السادس: في معاتبة النفس وتوبيخها

قال أبو بكر الصديق رضي الله عنه: من مقت نفسه في ذات الله أمنه الله من مقته(١).

وقال أنس رضي الله عنه: سمعت عمر بن الخطاب رضي الله عنه ودخل حـائطاً فسمعته يقول وبيني وبينه جدار: عمر بن الخطاب أمير المؤمنين، بخ بخ، والله لتتقين الله يا ابن الخطاب أو ليعذبنك.

وقال البختري بن حارثة: دخلت على عابد فإذا بين يديه نار قد أججها وهو يعاتب نفسه، فلم يزل يعاتبها حتى مات.

<sup>(</sup>١) عزاه في كنز العمال (٨٧٥٣) إلى ابن أبي الدنيا في محاسبة النفس.

وكان بعضهم يقول إذا ذكر الصالحون: فأف لي وتف.

واعلم أن أعدى عدو لك نفسك التي بين جنبيك، وقد خُلقت أمّارة بالسوء، ميّالة إلى الشر، وقد أمرت بتقويمها وتزكيتها وفطامها عن مواردها، وأن تقودها بسلاسل القهر إلى عبادة ربها، فإن أهملتها جمحت وشردت، ولم تظفر بها بعد ذلك، وإن لزمتها بالتوبيخ رجونا أن تصير مطمئنة، فلا تغفلن عن تذكيرها. وسبيلك أن تقبل عليها، فتقرر عندها جهلها وغباوتها وتقول: يا نفس، ما أعظم جهلك، تدَّعين الذكاء والفطنة وأنت أشد الناس غباوة وحمقاً، أما تعلمين أنك صائرة إلى الجنة أو النار؟ فكيف يلهو من لا يدري إلى أيتهما يصير؟! وربما اختطف في يومه أو في غده! أما تعلمين أن كل ما هو آت قريب، وأن الموت يأتي بغتة من غير موعد، ولا يتوقف على سن دون سن، بل كل نفس من الأنفاس يمكن أن يكون فيه الموت فجأة، وإن لم يكن الموت فجأة كان المرض فجأة، ثم الأنفاس يمكن أن يكون فيه الموت فجأة، وإن لم يكن الموت فجأة كان المرض فجأة، ثم على على معصية الله تعالى لاعتقادك أن الله لا يراك فما أعظم كفرك! يا نفس، إن كانت مع علمك على معصية الله تعالى لاعتقادك أن الله لا يراك فما أعظم كفرك! وإن كانت مع علمك باطلاعه عليك، فما أشد رقاعتك، وأقل حياءك! ألك طاقة على عذابه؟ جربي ذلك بالقعود ساعة في الحمام، أو قربي اصبعك من النار. يا نفس! إن كان المانع لك من الاستقامة ساعة في الحمام، أو قربي اصبعك من النار. يا نفس! إن كان المانع لك من الاستقامة حب الشهوات، فاطلبي الشهوات الباقية الصافية عن الكدر، ورب أكلة منعت أكلات.

وما قولك في عقل مريض أشار عليه الطبيب بترك الماء ثلاثة أيام ليصح ويتهيأ لشربه طول العمر؟! فما مقتضى العقل في قضاء حق الشهوة؟ أيصبر ثلاثة أيام ليتنعم طول العمر؟ أم يقضي شهوته في الحال ثم يلزمه الألم أبداً؟ فجميع عمرك بالإضافة إلى الأبد الذي هو مدة نعيم أهل الجنة وعذاب أهل النار أقل من ثلاثة أيام بالإضافة إلى جميع العمر، بل أقل من لحظة بالإضافة إلى عمر الدنيا. وليت شعري! ألم الصبر عن الشهوات أشد وأطول، أم ألم النار في الدركات؟ فمن لا يطيق الصبر على ألم المجاهدة، كيف يطيق ألم العذاب في الأخرة؟ أشغلك حب الجاه؟ أما بعد ستين سنة أو نحوها، لا تبقين أنت ولا من كان لك عنده جاه. هلا تركت الدنيا لخسة شركائها، وكثرة عنائها، وخوفاً من سرعة فنائها؟ أتستبدلين بجوار رب العالمين صف النعال في صحبة الحمقى؟ قد ضاع أكثر البضاعة، وقد أتستبدلين بجوار رب العالمين صف النعال في صحبة الحمقى؟ قد ضاع أكثر البضاعة، وقد بقيت من العمر صبابة، ولو استدركت ندمت على ما ضاع، فكيف إذا أضفت الأخير إلى الأول؟ اعملي في أيام قصار لأيام طوال، وأعدي الجواب للسؤال. اخرجي من الدنيا خروج الأحرار قبل أن يكون خروج اضطرار. إنه من كانت مطيته الليل والنهار سير به وإن خروج الأحرار قبل أن يكون خروج اضطرار. إنه من كانت مطيته الليل والنهار سير به وإن الم يسر. تفكري في هذه الموعظة، فإن عدمت تأثيرها، فابكي على ما أصبت به، فمستقى الدمع من بحر الرحمة.

#### باب التفكر

قد أمر الله سبحانه بالتفكر والتدبر في كتابه العزيز، وأثنى على المتفكرين بقوله: ﴿ وَيَتَفَكَّرُونَ فِيخَلِّقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَاخَلَقْتَ هَذَا بَنَطِلًا ﴾(١)، وقال: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَينَتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾(٢).

وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: « تفكروا في آلاء الله ولا تفكروا في ألاء الله ولا تفكروا في الله »(٣).

وقال أبو الدرداء رضى الله عنه: تفكر ساعة خير من قيام ليلة.

وقال وهب بن منبه: ما طالت فكرة امرىء قط إلا فهم، وما فهم إلا علم، وما علم إلا عمل.

وقال بشر الحافي: لو تفكر الناس في عظمة الله تعالى لما عصوه.

وقال الفريابي في قوله تعالى: ﴿ سأصرف عن آياتي الذين يتكبرون في الأرض بغير حق ﴾(٤)، قال: أمنع قلوبهم التفكر في أمري.

وكان داود الطائي على سطح في ليلة قمراء، فتفكر في ملكوت السماوات والأرض، فوقع في دار جار له، فوثب عرياناً وبيده السيف، فلما رآه قال: يا داود، ما الذي ألقاك؟ قال: ما شعرت بذلك.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٩١.

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن عدي (٢٥٥٦/٧) والبيهقي في الشعب وعزاه أيضاً السيوطي في الجامع الصغير (٣٣٤٨) إلى أبي الشيخ والطبراني في الأوسط. وقال في «مجمع الزوائد» (٨١/١) رواه الطبراني في الأوسط وفيه الوازع بن نافع وهو متروك.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآية: ١٤٧.

وقال يوسف بن أسباط: إن الدنيا لم تخلق لينظر إليها، بل لينظر بها إلى الآخرة. وكان سفيان من شدة تفكره يبول الدم.

وقال أبو بكر الكتاني: روعة عند انتباهة من غفلة، وانقطاع في حظ نفساني، وارتعاد من خوف قطيعة، أفضل من عبادة الثقلين.

#### بيان مجاري الفكر وثمراته

اعلم أن الفكر قد يجري في أمر يتعلق بالدين، وقد يجري في أمر يتعلق بغيره، وإنما غرضنا ما يتعلق بالدين، وشرح ذلك يطول. فلينظر الإنسان في أربعة أنواع: الطاعات، والمعاصي، والصفات المهلكات، والصفات المنجيات. فلا تغفل عن نفسك، ولا عن صفاتك المباعدة عن الله، والمقربة إليه. وينبغي لكل مريد أن تكون له جريدة يثبت فيها جملة الصفات المهلكات، وجملة الصفات المنجيات، وجملة المعاصي والطاعات ويعرض ذلك على نفسه كل يوم. ويكفيه من المهلكات النظر في عشرة، فإنه إن سلم منها سلم من غيرها، وهي البخل: والكبر، والعجب، والرياء، والحسد، وشدة الغضب، وشره الوقاع، وحب المال، وحب الجاه.

ومن المنجيات عشرة: الندم على الذنوب، والصبر على البلاء، والرضى بالقضاء والشكر على النعماء، واعتدال الخوف والرياء، والزهد في الدنيا، والإخلاص في الأعمال، وحسن الخُلْقِ مع الخُلْقِ، وحب الله تعالى، والخشوع. فهذه عشرون خصلة: عشرة مذمومة، وعشرة محمودة، فمتى كفي من المذمومات واحدة خط عليها في جريدته، وترك الفكر فيها، وشكر الله تعالى على كفايته إياها. وليعلم أن ذلك لم يتم إلا بتوفيق الله تعالى وعونه، ثم يقبل على التسعة الباقية، وهكذا يفعل حتى يخط على الجميع. وكذلك يطالب نفسه بالاتصاف بالصفات المنجيات، فإذا اتصف بواحدة منها، كالتوبة والندم مثلاً، خط عليها واشتغل بالباقي، وهذا يحتاج إليه المريد المشمّر.

فأما أكثر الناس من المعدودين في الصالحين، فينبغي أن يثبتوا في جرائدهم المعاصي الظاهرة، كأكل الشبهات، وإطلاق اللسان بالغيبة والنميمة، والمراء، والثناء على النفس، والإفراط في موالاة الأولياء، ومعاداة الأعداء، والمداهنة في ترك الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، فإن أكثر من يعد نفسه من وجوه الصالحين لا ينفك عن جملة من هذه المعاصي في جوارحه، وما لم تطهر الجوارح من الآثام، لا يمكن الاشتغال بعمارة القلب وتطهيره.

وكل فريق من الناس يغلب عليهم نوع من هذه الأمور، فينبغي أن يكون تفقدهم لها

وتفكرهم فيها. مثاله العالم الورع فإنه لا يخلو في غالب الأمور من إظهار نفسه بالعلم، وطلب الشهرة، وانتصار الصيت، إما بالتدريس، أو بالوعظ. ومن فعل ذلك، فقد تصدى لفتنة عظيمة لا ينجو منها إلا الصديقون. وربما ينتهي العلم بأهل العلم إلى أن يتغايروا كما يتغاير النساء، وكل ذلك من رسوخ الصفات المهلكات في سر القلب التي يظن العالم النجاة منها، وهو مغرور فيها.

ومن أحس من نفسه هذه الصفات، فالواجب عليه الانفراد والعزلة، وطلب الخمول والمدافعة للفتاوى، فقد كان الصحابة يتدافعون الفتاوى، وكل منهم يود لو أن أخاه كفاه. وعند هذا ينبغي أن يتقي شياطين الإنس، فإنهم قد يقولون: هذا سبب لاندراس العلم، فليقل لهم: دين الإسلام مستغن عني، ولو مت لم ينهدم الإسلام، وأنا غير مستغن عن إصلاح قلبي، فليكن فكر العالم في التفطن لخفايا هذه الصفات من قلبه، نسأل الله أن يصلح فساد قلوبنا وأن يوفقنا لما يرضاه عنا.

#### فصسل

قد تقدم أن النبي ﷺ قال: « تفكروا في آلاء الله ولا تفكروا في الله ه'(١) فالتفكر في ذاته سبحانه ممنوع منه، وذلك أن العقول تتحيّر في ذلك، فإنه أعظم من أن تمثله العقول بالتفكر، أو تتوهمه القلوب بالتصوير: ﴿ ليس كمثله شيء وهو السميع البصير ﴾.

ومن آيات الله تعالى الإنسان المخلوق من نطفة، فيتفكر الإنسان في نفسه، فإن في خلقه من العجائب الدالة على عظمة الله تعالى، ما تنقضي الأعمار في الوقوف على عشر عشره وهو غافل عن ذلك. وقد أمره الله تعالى بالتدبر في نفسه، فقال: ﴿ وَفِي أَنفسكم أَفْلًا تَصِرُونَ ﴾ وقد تقدم في كتاب الشكر الكلام على بعض خلق الإنسان فليطلب هناك.

ومن آياته الجواهر المودعة في الجبال، والمعادن من الـذهب والفضة والفيروزج ونحوها، وكذلك النفط والكبريت والقار وغيرها. ومن آياته البحار العظيمة العميقة المكتنفة

<sup>(</sup>١) تقدم قريباً.

 <sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ١٩٠.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس، الآية: ١٠١.

<sup>(</sup>٤) سورة الذاريات، الآية: ٢١.

لأقطار الأرض، التي هي قطع من البحر الأعظم، المحيط بجميع الأرض. ولو جمع المكسوف من الأرض، من البراري، والجبال، لكان بالإضافة إلى الماء كجزيرة صغيرة في بحر عظيم، وفي البحر عجائب أضعاف ما نشاهده في البر.

وانظر كيف خلق اللؤلؤ، ودوَّره في صدفه تحت الماء، وانظر كيف أنبت المرجان في صم الصخور تحت الماء، وكذلك ما عداه من العنبر وأصناف ما يقذفه البحر وانظر إلى عجائب السفن كيف أمسكها الله تعالى على وجه الماء، وسيرها في البحار تسوقها الرياح. وأعجب من ذلك الماء، فإنه حياة كل ما على الأرض من حيوان ونبات، فلو احتاج العبد إلى شربة ماء، ومنع منها لبذل جميع خزائن الدنيا في تحصيلها لو ملك ذلك، ثم إذا شربها ومنع خروجها، لبذل جميع خزائن الأرض في إخراجها، فلا يغفل العبد عن هذه النعمة.

ومن آياته الهواء وهو جسم لطيف لا يرى بالعين، ثم انظر إلى شدته وقوته، وانظر إلى عجائب الجو، وما يظهر فيه من الغيوم والرعد والبرق والمطر والثلج والبرد والشهب والصواعق، وغير ذلك من العجائب. وانظر إلى الطير تسبح بأجنحتها بالهواء كما يسبح حيوان البحر في الماء، ثم انظر إلى السماء وعظمها وكواكبها وشمسها وقمرها، وما فيها كوكب إلا ولله تعالى فيه حكمة في لونه وشكله وموضعه، وانظر إلى إيلاج الليل في النهار، والنهار، والنظر مسير الشمس، كيف اختلف في الصيف والثنتاء والربيسع والخريف.

وقد قيل: إن الشمس مثل الأرض مائة ونيفاً وستين مرة، وإن أصغر كوكب في السماء مثل الأرض ثمان مرات، فإذا كان هذا قدر كوكب واحد، فانظر إلى كثرة الكواكب، وإلى السماء التي فيها الكواكب، وإلى إحاطة عينك بذلك مع صغرها والعجب منك أنك تدخل بيت غني مزخرف مموه بالذهب، فلا ينقطع تعجبك منه ولا تزال تذكره وأنت تنظر إلى هذا البيت العظيم، وإلى أرضه وسقفه وعجائبه وأمتعته وبدائع نقوشه، ثم لا تلتفت إلى نحوه بقلبك، ولا تنفك في بناء خالقك، فلقد نسبت نفسك وربك، واشتغلت ببطنك وفرجك، فما مثلك في غفلتك إلا كمثل نملة تخرج من بيتها الذي حفرته في حائط قصر الملك، فتلقى أختها فتتحدث معها في حديث بيتها، وكيف بنته وما جمعت فيه، ولا تذكر قصر الملك ولا من فيه. فلا أنت في غفلتك، فما تعرف من السماء إلا ما تعرفه النملة من سقف بيتك.

فهذا بيان معاقد الجمل التي يجول فيها فكر المتفكرين، والأعمار تقصر، والعلوم تقل عن الإحاطة ببعض المخلوقات، إلا أنك كلما استكثرت من معرفة عجائب المصنوعات، كانت معرفتك بجلال الصانع أتم. فتفكر فيما أشرنا إليه ههنا مع ما قدمناه من الإشارة في كتاب الشكر. فمن نظر في هذه الأشياء من حيث إنها فعل الله وصنعه، استفاد المعرفة بجلال الله تعالى وعظمته، ومن قصر النظر عليها من حيث تأثير بعضها في بعض، لا من حيث ارتباطها بمسبب الأسباب، شقي. نعوذ بالله من مزلة أقدام الجهال، ومن الركون إلى أسباب الضلال، ولا وجه للتفكر فيما لا نراه من الملائكة والجن، فلذلك عدلنا عنه إلى ما نراه والله أعلم.

## باب في ذكر الموت وما بعده وما يتعلق به

اعلم أن المنهمك في الدنيا المكب في غرورها، يغفل قلبه لا محالة عن ذكر الموت فلا يذكره، وإن ذكره كرهه ونفر منه، ثم الناس إما منهمك، أو تاثب مبتدىء، أو عارف منته.

فأما المنهمك فلا يذكره، وإن ذكره فيذكره للتأسف على دنياه، ويشتغل بذمه، وهذا لا يزيده ذكر الموت من الله تعالى إلا بعداً.

وأما التائب، فإنه يكثر ذكر الموت لينبعث به من قلبه الخوف والخشية، فيفي بتمام التوبة، وربما يكره الموت خيفة أن يختطفه قبل تمامها أو قبل إصلاح الزاد، وهو معذور في كراهة الموت. ولا يدخل بهذا تحت قوله ﷺ: « من كره لقاء الله كره الله لقاءه عن الإنه إنما يخاف لقاء الله لقصوره وتقصيره، فهو كالذي يتأخر عن لقاء الحبيب مشتغلاً بالاستعداد للمائلة على وجه يرضاه فلا يعد كارهاً للقائه، وعلامة هذا أن يكون دائم الاستعداد له، لا شغل له سواه، وإلا التحق بالمنهمك.

وأما العارف، فإنه يذكر الموت دائماً، لأنه موعد لقاء الحبيب، وهو لا ينسى موعد لقاء حبيبه. وهذا في غالب الأمر يستبطىء مجيء المموت، ويحبه ليتخلص من دار العاصين، وينتقل إلى جوار رب العالمين، كما قال بعضهم: حبيب جاء على فاقة.

فإذاً التاثب معذور في كراهة الموت، وهذا معذور في حب الموت وتمنيه، وأعلى منهما من فوض أمره إلى الله تعالى، فصار لا يختار لنفسه موتاً ولا حياة، بل تكون الأشياء إليه أحبها إلى مولاه، فهذا قد انتهى بفرط الحب والولاء إلى مقام التسليم والرضى، وهو المنتهى.

وعلى كل حال، ففي ذكر الموت ثواب وفضل، فإن المنهمك في الدنيا قد يستفيد بذكر الموت التجافي عن الدنيا، لأن ذكره ينغص عليه نعيمه ويكدره.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦١٤٢) ومسلم (٢٦٨٣) والترمذي (٦٠٦٦) والنسائي (١٠/٤).

## باب ما جاء في فضل ذكر الموت

وقال الحسن البصري: فضح الموت الدنيا، فلم يترك لذي لب فيها فرحاً، وما ألزم عبد قلبه ذكر الموت إلا صغرت الدنيا عليه، وهان عليه جميع ما فيها. وكان ابن عمر رضي الله عنه إذا ذكر الموت انتفض انتفاض الطير، وكان يجمع كل ليلة الفقهاء، فيتذاكرون الموت والقيامة ثم يبكون، حتى كأن بين أيديهم جنازة.

وكان حامد القيصري يقول: كلنا قد أيقن الموت، وما نرى له مستعداً، وكلنا قد أيقن بالجنة وما نرى لها عاملًا، وكلنا قد أيقن بالنار وما نرى لها خائفاً، فعلام تفرحون؟! وما عسيتم تنتظرون الموت، فهو أول وارد عليكم من أمر الله بخير، أو بشر، فيا إخوتاه! سيروا

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٣٠٨) والنسائي (٤/٤) وأحمد (٢٩٣/٢) وهو حديث صحيح لشواهده الكثيرة.

 <sup>(</sup>٢) رواه ابن العبارك في الزهد (٩٠) وعزاه العراقي في تخريج أحاديث الإحياء (٤٥١/٤) إلى ابن أبي الدنيا في الموت من حديث ابن عمر بإسناد ضعيف.

 <sup>(</sup>٣) رواه ابن ماجه (٤٢٥٩) مختصرا وقال في الزوائد فروة بن قيس مجهول وكذلك الراوي عنه وخبره
 باطل وقال العراقي (٤٥١/٤) رواه ابن أبي الدنيا بكماله بإسناد جيد. وقال في ومجمع الزوائده
 (٣١٧/٥ ـ ٣١٨) روى ابن ماجه بعضه ورواه البزار ورجاله ثقات.

إلى ربكم سيراً جميلًا. وقال شميط بن عجلان: من جعل الموت نصب عبنيه، لم يبال بضيق الدنيا ولا بسعتها.

واعلم أن خطر الموت عظيم، وإنما غفل الناس عنه لقلة فكرهم ودكرهم له، ومن يذكره منهم إنما يذكره بقلب غافل، فلهذا لا ينجح فيه ذكر الموت، والطريق في ذلك أن يفرغ العبد قلبه لذكر الموت الذي هو بين يديه، كالذي يريد أن يسافر إلى مفازة مخطرة، أو يركب البحر، فإنه لا يتفكر إلا في ذلك. وأنفع طريق في ذلك ذكر أشكاله وأقرانه الذين مضوا قبله، فيذكر موتهم ومصارعهم تحت الثرى.

قال ابن مسعود رضي الله عنه: السعيد من وعظ بغيره. وقال أبو الدرداء رضي الله عنه: إذا ذكر الموتى، فعد نفسك كأحدهم، وينبغي أن يكثر دخول المقابر، ومتى سكنت نفسه إلى شيء في الدنيا، فليتفكر في الحال أنه لا بد من مفارقته، ويقصر أمله.

وقد روي عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: أخذ رسول الله ينه بمنكبي فقال: «كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل » وكان ابن عمر يقول: إذا أمسيت فلا تنتظر الصباح، وإذا أصبحت، فلا تنتظر المساء، وخذ من صحتك لمرضك، ومن حياتك لموتك(). وفي حديث آخر: «إن أخوف ما أخاف على أمتي: المهوى وطول الأمل، فأما المهوى فيضل عن الحق، وأما طول الأمل فينسي الآخرة »(). وعن الحسن قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لأصحابه: «أكلكم يحب أن يدخل الجنة؟ » قالوا: نعم يا رسول الله؟ قال: «قصروا الأمل، واثبتوا آجالكم بين أبصاركم، واستحيوا من الله عز وجل حق حيائه »().

وعن أبي زكريا التيمي قال: بينما سليمان بن عبد الملك في المسجد الحرام، إذ أتي بحجر منقوش، فطلب من يقرأه، فإذا فيه: ابن آدم! لو رأيت قرب ما بقي من أجلك لزهدت في طول أملك، ولرغبت في الزيادة من عملك، ولقصرت من حرصك وحيلك، وإنما يلقاك ندمك لو قد زلت بك قدمك، وأسلمك أهلك وحشمك، فبان منك الولد والنسب، فلا أنت إلى دنياك عائد، ولا في حسناتك زائد، فاعمل ليوم القيامة يوم الحسرة والندامة.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٤١٦) والترمـذي (٢٤٣٥) والبيهقي (٣٦٩/٣) وابن المبارك في «الـزهد» (١٣) والبغوي في «شرح السنة» (٢٩٠) وابن حبان (١٩٨) وأحمد (٢٤/٢ - ٤١) وغيرهم.

 <sup>(</sup>٢) قال الحافظ العراقي في تخريج أحاديث الإحياء (٤٥٣/٤) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب قصر الأمل وهو حديث ضعيف.

<sup>(</sup>٣) قَالَ العراقي (٤٥٤/٤) أخرجه ابن أبي الدنيا فيه هكذا من حديث الحسن مرسلًا.

واعلم أن السبب في طول الأمل شيئان:

أحدهما: حب الدنيا، والثاني: الجهل.

أما حب الدنيا فإن الإنسان إذا أنس بها وبشهواتها ولذاتها وعلائقها، ثقل على قلبه مفارقتها، فامتنع قلبه من الفكر في الموت الذي هو سبب مفارقتها، وكل من كره شيئا دفعه عن نفسه، والإنسان مشغول بالأماني الباطلة، فيمني نفسه أبداً بما يوافق مراده من البقاء في الدنيا، وما يحتاج إليه من مال وأهل ومسكن وأصدقاء وسائر أسباب الدنيا، فيصير قلبه عاكفاً على هذا الفكر، فيلهو عن ذكر الموت، ولا يقدر قربه. فإن خطر له الموت في بعض الأحوال والحاجة إلى الاستعداد له، سوَّف بذلك ووعد نفسه، وقال: الأيام بين يديك إلى أن تكبر ثم تتوب. وإذا كبر قال: إلى أن يصير شيخاً، وإن صار شيخاً قال: إلى أن يفرغ من بناء هذه الدار، وعمارة هذه الضيعة، أو يرجع من هذه السفرة. فلا يزال يسوف ويؤخر ولا يحرص في إتمام شغل إلا ويتعلق بإتمام ذلك الشغل عشرة أشغال وهكذا على التدريج يؤخر يوماً بعد يوم، ويشتغل بشغل بعد شغل، إلى أن تختطفه المنية في وقت لا يحتسبه، فتطول عند ذلك حسرته.

وأكثر صياح أهل النار من «سوف» يقولون: واحسرتاه! من «سوف». وأصل هذه الأماني كلها، حبُّ الدنيا والأنس بها، والغفلة عن قول النبي ﷺ: ﴿ أَحبِبُ مَا شَئْتُ فَإِنْكُ مُفَارِقُهُ ﴾ (١٠):

والسبب الثاني: الجهل، وهو أن الإنسان يعول على شبابه، ويستبعد قرب الموت مع الشباب، أو لبس يتفكر المسكين في أن مشايخ بلده لو عدوا كانوا أقل من العشر؟ وإنما قلوا لأن الموت في الشباب أكثر، وإلى أن يموت شيخ قد يموت ألف صبي وشاب، وقد يغتر بصحته، ولا يدري أن الموت يأتي فجأة، وإن استبعد ذلك، فإن المرض يأتي فجأة، وإذا مرض لم يكن الموت بعيداً، ولو تفكر وعلم أن الموت ليس له وقت مخصوص، من صيف وشتاء وربيع وخريف وليل ونهار، ولا هو مقيد بسن مخصوص، من شاب وشيخ أو كهل أو غيره لعظم ذلك عنده واستعد للموت.

#### فمـــل

والناس متفاوتون في طول الأمل تفاوتاً كثيراً، منهم من يأمل البقاء إلى زمان الهرم، ومنهم من لا ينقطع أمله بحال، ومنهم من هو قصير الأمل، فروي عن أبي عثمان النهدي أنه

<sup>(</sup>١) عزاه الزبيدي في اتحاف السادة المتقين (١/٤٦٧) إلى الطبراني في الأوسط.

قال: بلغت ثلاثين وماثة سنة، وما من شيء إلا قد عرفت فيه النقصان إلا أملى فإنه كما هو.

وحكي في قصر الأمل أن امرأة حبيب أبي محمد قالت: كان يقول لي ـ يعني أبا محمد ـ: إن مت اليوم فأرسلي إلى فلان يغسلني ويفعل كذا وكذا، واصنعي كذا، فقيل لها: أري رؤيا؟ قالت: هكذا يقول كل يوم.

وعن إبراهيم بن سبط قال: قال لي أبو زرعة: لأقولن لك قولاً ما قلته لأحد سواك: ما خرجت من المسجد منذ عشرين سنة، فحدثتني نفسي أن أرجع إليه. وقيل لبعضهم: ألا تغسل قميصك؟ قال: الأمر أعجل من ذلك.

وعن محمد بن أبي توبة قال: أقام معروف الصلاة ثم قال لي: تقدم، فقلت: إني إن صليت بكم هذه الصلاة لم أصل بكم غيرها، فقال معروف: أنت تحدث نفسك أنك تصلي صلاة أخرى؟ نعوذ بالله من طول الأمل فإنه يمنع خير العمل.

فهذه أحوال الزهاد في قصر الأمل، وكلما قصر الأمل، جاد العمل، لأنه يقدر أن يموت اليوم، فيستعد استعداد ميت، فإذا أمسى شكر الله تعالى على السلامة، وقدر أنه يموت تلك الليلة فيبادر إلى العمل.

وقد ورد الشرع بالحث على العمل والمبادرة إليه ففي «صحيح البخاري» عن ابن عباس رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: « نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس، الصحة والفراغ هذا وعنه: أن رسول الله ﷺ قال لرجل وهو يعظه: « اختنم خمساً قبل خمس: شبابك قبل هرمك، وصحتك قبل سقمك، وخناك قبل فقرك، وفراضك قبل شغلك، وحياتك قبل موتك هراك.

وقال عمر رضي الله عنه: التؤدة في كل شيء خير إلا ما كان من أمر الأخرة. وكان الحسن يقول: عجباً لقوم أمروا بالزاد، ونودي فيهم بالرحيل، وحبس أولهم على آخرهم، وهم قعود يلعبون. وقال سحيم مولى بني تميم: جلست إلى عبد الله بن عبد الله، فأوجز في صلاته، ثم أقبل علي وقال: أرحني بحاجتك، فإني أبادر. فقلت: وما تبادر قال: ملك الموت. وكان يصلي كل يوم ألف ركعة.

وكانوا يبادرون بالأعمال غاية ما يمكن، فكان ابن عمر يقوم في الليل فيتوضأ ويصلي، ثم يغفي إغفاء الطير، ثم يقوم فيتوضأ ويصلي، ثم يغفي إغفاء الطير، ثم يقوم

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٤١٢) والترمذي (٢٤٠٥).

<sup>(</sup>٢) رواه الحاكم (٣٠٦/٤) وصححه على شرط الشيخين ووافقه الذهبي.

ويصلي ،يفعل ذلك مراراً. وكان عمير بن هانىء يسبح كل يوم ماثة ألف تسبيحة وقال أبو بكر ابن عياش: ختمت القرآن في هذه الزاوية ثمانية عشر ألف ختمة.

## فصــل في ذكر شدة الموت وما يستحب من الأحوال عنده

اعلم أنه لو لم يكن بين يدي العبد المسكين كرب؛ ولا هول سوى الموت، لكان جديراً أن يتنغص عليه عيشه، ويتكدر عليه سروره، وتطول فيه فكرته. والعجب أن الإنسان لو كان في أعظم اللذات، فانتظر أن يدخل عليه جندي يضربه خمس ضربات، لكدرت عليه عيشه ولذته، وهو في كل نفس بصدد أن يدخل عليه ملك الموت بسكرات النزع، وهو غافل عن ذكر ذلك، وليس لهذا سبب إلا الجهل والغرور.

اعلم أن الموت أشد من ضرب السيف، وإنما يصيح المضروب، ويستغيث لبقاء قوته، وأما الميت عند موته، فإنه ينقطع صوته من شدة ألمه، لأن الكرب قد بالغ فيه، وغلب على قلبه وعلى كل موضع منه، وضعفت كل جارحة فيه، فلم يبق فيه قوة لاستغاثة، ويود لو قدر على الاستراحة بالأنين والصياح والاستغاثة. وتجذب الروح من جميع العروق، ويموت كل عضو من أعضائه تدريجاً، فتبرد أولاً قدماه، ثم ساقاه، ثم فخذاه، حتى تبلغ الحلقوم، فعند ذلك ينقطع نظره إلى الدنيا وأهلها، ويغلق دونه باب التوبة، قال رسول الله على وإن الله يقبل التوبة، من العبد ما لم يغرغر ه(١).

وقد روي أن الملكين الموكلين بالعبد يتراءيان له عند الموت، فإن كان صالحاً أثنيا عليه، وقالا: جزاك الله خيراً، وإن كان صحبهما بشر، قالا: لا جزاك الله خيراً.

عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: ﴿ إِنَّ اللهُ عَرْ وَجِلُ وَكُلُ بِعِبِدِهُ الْمؤمن ملكين يكتبان عمله، فإذا مات قالا: قد مات، أتأذن لنا أن نصعد إلى السماء؟ قال: فيقول الله تعالى: إن سمائي مملوءة من ملائكتي يسبحوني. فيقولان: فتأذن لنا فنقيم في الأرض؟ فيقول الله تعالى: إن أرضي مملوءة من خلقي، يسبحوني. فيقولان: فأين نقيم؟ فيقول: قوما على قبر عبدي، فسبحاني واحمداني وكبراني وهللاني، واكتبا ذلك لعبدي إلى يوم القيامة ع(٢). وفي «الصحيحين» من حديث عبادة بن الصامت قال: قال

 <sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٣٥٣١) والحاكم (٢٥٧/٤) وأبو نميم في الحلية (١٩/٥) وابن ماجه (٢٥٣٥) وحسنه الترمذي وصححه الحاكم وابن حبان (٢٤٤٩) ورواه أيضاً احمد (١٣٢/٢).

<sup>(</sup>٢) رواه الديلمي (٧١١٤) وعزاه في الكنز (٤٢٩٦٧) أيضاً إلى البيهقي في الشعب والمروزي، في الجنائز \_

رسول الله ﷺ: « إن المؤمن إذا حضره الموت بشر برضوان الله وكرامته، فليس شيء أحب إليه مما أمامه. وأما صاحب النار الذي ختم له بسوء فهو يبشر بها وهو في تلك الأهوال »(١).

وقد كان كثير من السلف يخافون سوء الخاتمة، وقد ذكرنا ذلك في كتاب الخوف، وهو لائق بهذا المكان، نسأل الله الكريم أن يرحمنا برحمته التي وسعت كل شيء، وأن يلطف بنا، وأن يختم لنا بخير إنه جواد كريم.

وأما ما يستحب من الأحوال عند المحتضر، فأن يكون قلبه يحسن الظن بالله تعالى، ولسانه ينطق بالشهادة، والسكون من علامات اللطف، وهو أمارة على أنه قد رأى الخير، وقد روي أن روح المؤمن تخرج رشحاً. ويستحب تلقينه: لا إله إلا الله كما جاء في الحديث الصحيح من رواية مسلم: « لقنوا موتاكم لا إله إلا الله »(\*) وينبغي للملقن أن يرفق به، ولا يلح عليه. وقد جاء في حديث آخر: « أحضروا موتاكم، ولقنوهم لا إله إلا الله، وبشروهم بالجنة، فإن الحليم العليم من الرجال والنساء يتحير عند ذلك المصرع، وإن إبليس عدو الله أقرب ما يكون من العبد في ذلك الموطن »(\*): وذكر الحديث إلى آخره. وفي الحديث الصحيح: « لا يموتن أحدكم إلا وهو يحسن الظن بالله »(\*). وروي أن النبي على رجل وهو يموت فقال: « كيف تجدك؟ » قال: أرجو الله وأخاف ذنوبي. فقال: « ما اجتمعا في قلب عبد في مثل هذا الموطن إلا أعطاه الله الذي يرجو، وأمّنه من الذي يخاف »(\*).

والرجاء عند الموت أفضل، لأنه الخوف سوط يساق به، وعند الموت يقف البصر، فينبغي أن يتلطف به، ولأن الشيطان يأتي حينئذ بسخط العبد على الله فيما يجري عليه، ويخوفه فيما بين يديه. فحسن الظن أقرى سلاح يدفع به العدو، وقال سليمان التيمي لابنه عند الموت: يا بني! حدثني بالرخص، لعلي ألقى الله تعالى وأنا أحسن الظن به.

<sup>.</sup> وأبي بكر الشافعي في الفيلانيات . وابن الشيخ في العظمة وقبال أيضاً أورده ابن الحبوري في الموضوعات فلم يصب.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦١٤٢) ومسلم (٢٦٨٣) وأحمد (٢٤٤٦).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٩١٦) والترمذي (٩٧٦) وأبو داود (٣١١٧) والنسائي (٥/٤) وأحمد (٣/٣).

<sup>(</sup>٣) رواه أبو نعيم في الحلية (١٨٦/٥).

 <sup>(</sup>٤) رواه مسلم (۲۸۷۷) وأبو داود (۳۱۱۳) وأحمد (۲۹۳/۳ ـ ۳۱۵.

<sup>(</sup>٥) رواه الترمذي (٩٨٣) وابن ماجه (٤٢٦١) وعزاه المنذري في الترعيب والترهيب (٢٦٨/٤) بصا إلى س أبي الدنيا وقال الحافظ إسناده حسن فإن جعفراً صدوق صالح احتج به مسلم ووثقه السائي وتكلم فيه الدارقطي وغيره.

# باب ذكر وفاة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم والخلفاء الراشدين رضى الله عنهم

اعلم أن في رسول الله ﷺ أسوة حسنة في كل أحواله، ومعلوم أنه ليس في المخلوقين أحد أحب إلى الله تعالى منه، ولم يؤخره الله تعالى حين انقضى أجله.

وقد لقي ﷺ من الموت شدة، فروى البخاري في «صحيحه» من حديث عائشة رضي الله عنها قالت: كان بين يدي رسول الله ﷺ ركوة أو علبة فيه ماء، فجعل يدخل يده في الماء، فيمسح بها وجهه ويقول: « لا إله إلا الله، إن للموت لسكرات ه(١). وفي «صحيح البخاري» من حديث أنس رضي الله عنه قال: لما ثقل النبي ﷺ، جعل يتغشاه الكرب فقالت فاطمة رضي الله عنها: واكرب أبتاه! فقال لها: « ليس على أبيك كرب بعد اليوم ه(٢).

وروى ابن مسعود قال: اجتمعنا في بيت عائشة رضي الله عنها، فنظر إلينا رسول الله ﷺ فدمعت عيناه، فنعى إلينا نفسه وقال: مرحباً، حياكم الله بالسلام، حفظكم الله، رعاكم الله، رمعكم الله، سلمكم الله، أوصيكم بتقوى الله، وأوصي الله بكم، وأستخلفه عليكم ». قلنا: يا رسول الله: متى أجلك؟ قال: «قد دنا الأجل، والمنقلب إلى الله، وإلى سدرة المنتهى وجنة المأوى، والفردوس الأعلى ». قلنا: يا رسول الله! ففيم نكفنك؟ قال: «في ثيابي هذه إن شئتم، أو يمنية، أو بياض ». فقلنا: يا رسول الله! من يصلي عليك؟ وبكينا. فقال: «مهلاً، رحمكم يمنية، أو بياض عن نبيكم خيراً. إذا غسلتموني وكفنتموني، فضعوني على سريري هذا على شفير قبري، ثم اخرجوا عني ساعة، فإن أول من يصلي علي خليلي وحبيبي جبريل، ثم ميكائيل، ثم إسرافيل، ثم ملك الموت ثم ملائكة كثيرة، ثم ادخلوا علي فوجاً فوجاً، ميكائيل، ثم إسرافيل، ثم ملك الموت ثم ملائكة كثيرة، ثم ادخلوا علي فوجاً فوجاً،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٥٠ و ١٨٤٤).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٤١٩٣) ورواه أحمد (١٩٧/٣) وابن ماجه (١٦٢٩) والنسائي (١٣/٤).

فصلوا علي وسلموا تسليماً، ولا تؤذوني بتزكية، ولا برنة، ولا بصيحة، وليبدأ بالصلاة علي رجال أهل بيتي، ثم نساؤهم، ثم أنتم بعد، واقرؤوا السلام على من غاب عني من أصحابي، وعلى من تابعني على ديني إلى يوم القيامة، ألا وإني أشهدكم أني قد سلمت على كل من دخل في الإسلام ه(١٠).

ولقد دخل عليه جبريل قبل موته بثلاثة أيام فقال: يا أحمد؟ إن الله أرسلني إليك يسألني عما هو أعلم به منك يقول: كيف تجدك؟ فقال: « أجدني يا جبريل مغموماً، وأجدني يا جبريل مغموماً، وأجدني يا جبريل مكروباً » ثم أتاه في اليوم الثاني فأعاد الكلام، وأعاد عليه الجواب. ثم جاءه في اليوم الثائث وأعاد عليه الكلام، فأعاد عليه الجواب، فإذا ملك الموت يستأذن. فقال جبريل: يا أحمد! هذا ملك الموت يستأذن عليك، ولم يستأذن على آدمي بعدك. فقال: اثذن له ». فدخل، فوقف بين يديه وقال: إن الله أرسلني إليك: وأمرني أن أطيعك، فإن أمرتني أن أقبض نفسك قبضتها، وإن أمرتني أن أتركها تركتها. قال نهية: « وتفعل يا ملك الموت: » قال: كذلك أمرت أن أطيعك. فقال جبريل: يا أحمد! إن الله قد اشتاق إليك. فقال: « فامض لما أمرت به يا ملك الموت ». فقال جبريل عليه السلام: السلام عليك يا رسول الله، هذا آخر موطني في الأرض إنما كنت حاجتي من الدنيا(۲).

فتوفي رسول الله على مستنداً إلى صدر عائشة رضي الله عنها في كساء ملبّد، وإزار غليظ. وقامت فاطمة رضي الله عنها تندب وتقول: يا أبتاه! أجاب رباً دعاه، يا أبتاه! جنة الفردوس مأواه، يا أبتاه! إلى جبريل ننعاه، يا أبتاه! من ربه ما أدناه. فلما دفن قالت: يا أنس أطابت أنفسكم أن تحثوا التراب على رسول الله الشرام. الله المناب الله المنابق المنابعة المنابعة التراب على رسول الله المنابعة المنابعة المنابعة التراب على رسول الله المنابعة المنابعة الترابعة الترابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة الترابعة الترابعة المنابعة ا

وقال أبو بكر الصديق رضى الله عنه:

لما رأیت نبینا متجدلا وارتعت روعة مستهام واله اعتیق ویحك إن حبّك قد شوی یا لیتنی من قبل مَهْلِكَ صاحبی

ضاقت عليً بعرضهن الدور والعظم مني واهن مكسور وبقيت منفرداً وأنت حسير غُيَّبتُ في جَدَثٍ عليً صخور

 <sup>(</sup>١) رواه البزار (١/ ٣٩٩) الحديث (٨٤٧) وأورده في مجمع الزوائد (٢٥/٩) وقال رواه البزار ورجاله
 رجال الصحيح غير عمر بن اسماعيل بن سمرة الأصمعي وهو ثقة .

 <sup>(</sup>٢) قال الحافظ العراقي في تخريج الإحياء (٤٧٣/٤) رواه الطبراني من حديث الحسين بن علي وهو منكر فيه عبد الله بن ميمون القداح قال البخاري ذاهب الحديث.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه في قوله ﷺ: و ليس على أبيك كرب بعد اليوم ،.

### وفاة أبي بكر الصديق رضي الله عنه

روى أبو المليح أن أبا بكر رضي الله عنه لما حضرته الوفاة أرسل إلى عمر رضي الله عنه فقال: إني أوصيك بوصية، إن أنت قبلت عني: إن لله عز وجل حقاً بالليل لا يقبله بالنهار، وإن لله حقاً بالنهار لا يقبله بالليل، وإنه لا يقبل النافلة حتى تؤدى الفريضة، وإنما ثقلت موازين من ثقلت موازينه في الآخرة باتباعهم المحق في الدنيا، وثقل ذلك عليهم، وحق لميزان يوضع فيه الحق أن يكون ثقيلاً، وإنما خفت موازين من خفت موازينه في الأخرة باتباعهم الباطل، وخفته عليهم في الدنيا، وحق لميزان يوضع فيه الباطل أن يكون خفيفاً.

الم تر أن الله أنزل آية الرجاء عند آية الشدة، وآية الشدة عند آية الرجاء، ليكون العبد راغباً راهباً لا يلقي بيديه إلى التهلكة، ولا يتمنى على الله غير الحق. فإن أنت حفظت وصيتي هذه، فلا يكونن غائب أحب إليك من الموت ولا بد لك منه، وإن أنت ضيعت وصيتي هذه فلا يكونن غائب أبغض إليك من الموت، ولا بد لك منه ولست تعجزه.

وقيل: لما احتضر جاءت عائشة رضي الله عنها فتمثلت بهذا البيت:

لَعَمْــرُك مِــا يُعني الثــراءُ عـن الفـتى ﴿ إذا حشـرجـت يومـاً وضـاق بهـا الصــدر﴿ ١

فكشف عن وجهه وقال: اليس كذلك، ولكن قولي: ﴿ وجاءت سكرة الموت بالحق ذلك ما كنت منه تحيد ﴾ (٢٠). انظروا ثوبي هذين، فاغسلوهما وكفنوني فيهما، فإن الحي أحوج إلى الجديد من الميت.

#### وفاة عمر بن الخطاب رضي الله عنه

وعن ابن عمر قال: كان رأس عمر في حجري بعدما طعن، وكان مرضه الذي توفي فيه، فقال: ضمع خدي على الأرض، فقلت: وما عليك إن كان في حجري أم على الأرض؟ وظننت أن ذلك تبرم به، فلم أفعل، فقال: ضع خدي على الأرض لا أم لك، ويلي وويل أمي إن لم يرحمني ربي.

وروي أنه لما طعن وحمل إلى بيته، وجاء الناس يثنون عليه، جاء رجل شاب فقال: أبشر يا أمير المؤمنين ببشرى من الله لك، صحبة من رسول الله ﷺ، وقدم في الإسلام ما قد

<sup>(</sup>١) الحشرجة: الغرغرة عند الموت وتردد النفس.

<sup>(</sup>٢) سورة ق، الآية: ١٩.

علمت، ثم وليّت فعدلت، ثم شهادة. فقال: وددت أن ذلك كان كفافاً، لا ليّ ولا عليّ، ثم قال: يا عبدالله بن عمر، انطلق إلى عائشة أم المؤمنين، فقل: عمر يقرأ عليك السلام، ولا تقل أمير المؤمنين، فإني لست اليوم للمؤمنين أميراً، وقل: يستأذن عمر بن الخطاب أن يدفن عند صاحبيه. فمضى وسلم واستأذن عليها، ثم دخل فوجدها قاعدة تبكي، فقال: عمر يقرأ عليك السلام، ويستأذن أن يدفن عند صاحبيه، فقالت: كنت أريده لنفسي، ولأوثرنه اليوم على نفسي. فلما أقبل، قيل: هذا عبدالله بن عمر قد جاء، قال: ارفعوني، فأسنده رجل إليه، فقال: ما وراءك؟ قال: الذي تحب يا أمير المؤمنين، أذنت. قال: الحمد لله، ما كان شيء أحب إلي من ذلك، فإذا أنا مت فاحملوني ثم سلم، وقل: يستأذن عمر بن الخطاب، فإن أذنت، فأدخلوني، وإن ردتني، فردوني إلى مقابر المسلمين.

وفي أفراد مسلم من حديث المسور بن مخرمة، أن عمر قال: والله لو أن لي طِلاع الأرض ذهباً، لافتديت به من عذاب الله قبل أن أراه (١). وفي حديث آخر: والله لو أن لي ما طلعت عليه الشمس أو غربت، لافتديت به من هذا المطلع.

#### وفاة عثمان بن عفان رضي الله عنه

عن ناثلة بنت الفرافصة امرأة عثمان رضي الله عنه، قالت: لما كان اليوم الذي قتل فيه عثمان، ظل في اليوم الذي قبله صائماً، فلما كان عند إفطاره، سألهم الماء العذب فلم يعطوه، فنام ولم يفطر، فلما كان وقت السحر أتيتُ جاراتٍ لي على أجاجير متصلة، فسألتهم الماء العذب، فأعطوني كوزاً من ماء، فأتيته فحركته فاستيقظ، فقلت: هذا ماء عذب، فرفع رأسه فنظر إلى الفجر، فقال: إني قد أصبحت صائماً، وإن رسول الله على من هذا السقف ومعه ماء عذب، فقال: واشرب يا عثمان الفضربت حتى الله على من هذا الده عند وريت، ثم قال: وإن القوم سينكرون عليك، فإن رويت، ثم قال: وإن القوم سينكرون عليك، فإن قالتهم ظفرت، وإن تركتهم أفطرت عندنا ». قالت: فدخلوا عليه من يومه فقتلوه.

وعن العلاء بن الفضيل، عن أبيه، قال: لما قتل عثمان بن عفان رضي الله عنه فتشوا خزانته، فوجدوا فيها صندوقاً مقفلاً ففتحوه، فوجدوا فيه حقة فيها ورقة مكتوب فيها: هذه وصية عثمان، بسم الله الرحمن الرحيم، عثمان بن عفان يشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمداً عبده ورسوله، وأن الجنة حق، وأن النار حق، وأن الله يبعث من في

 <sup>(</sup>١) الحديث من أفراد البخاري وليس من أفراد مسلم فقد رواه البخاري (٣٤٨٩) في فضائل الصحابة وفي مناقب عمر.

القبور ليوم لا ريب فيه، إن الله لا يخلف الميعاد، عليها نحيا، وعليها نموت، وعليها نبعث إن شاء الله تعالى.

## وفاة علي بن أبي طالب رضي الله عنه

عن الشعبي، قال: لما ضرب علي رضي الله عنه تلك الضربة، قال: ما فعل بضاربي؟ قالوا: أخدناه، قال: أطعموه من طعامي، واسقوه من شرابي، فإن أنا عشت رأيت فيه رأيي، وإن أنا مت فاضربوه ضربة واحدة لا تزيدوه عليها، ثم أوصى الحسن أن يغسله وقال: لا تغالي في الكفن، فإني سمعت رسول الله علي يقول: ولا تغالوا في الكفن فإنه يسلب سلباً سريعاً هذا المشيتين لا تسرعوا بي، ولا تبطئوا، فإن كان خيراً عجلتموني إليه، وإن كان شراً ألقيتموني عن أكتافكم.

وروي أنه لما كانت الليلة التي أصيب فيها علي رضي الله عنه أتاه ابن السياج حين طلع الفجر يؤذنه بالصلاة وهو مضطجع متثاقل، فعاد الثانية وهو كذلك، ثم عاد فقام يمشي وهو يقول:

> شد حيازيمك للموت فإن الموت لاقيك ولا تجزع من الموت وإن حل بناديك فلما بلغ الباب الصغير شد عليه عبد الرحمن بن ملجم فضربه.

### ذكر كلمات نقلت عن جماعة عند موتهم من الصحابة وغيرهم وذكر زيارة القبور ونحو ذلك

لما نزل الموت بالحسن بن علي رضي الله عنهما قال: أخرجوا فراشي إلى صحن الدار، فأخرج فقال: اللهم إني أحتسب نفسي عندك، فإني لم أصب بمثلها.

وقد ذكرنا ما تقدم من كلام الخلفاء الأربعة رضي الله عنهم.

وروي أن معاذ بن جبل لما حضرته الوفاة قال: انظروا هل أصبحنا؟ فأتي فقيل: لم تصبح، حتى أتي في بعض ذلك، فقيل له: قد أصبحنا. فقال: أعوذ بالله من ليلة صباحها إلى النار، ثم قال: مرحباً بالموت زائر مغيب، وحبيب جاء على فاقة، اللهم إني كنت أخافك وأنا اليوم أرجوك، اللهم إنك تعلم أني لم أكن أحب الدنيا وطول البقاء فيها لكري

<sup>(</sup>١) روى حديث الكفن أبو داود (٣١٥٤) عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه.

الأنهار ولا لغرس الأشجار، ولكن لطول ظمأ الهواجر، وقيام ليل الشتاء، ومكابدة الساعات، ومزاحمة العلماء بالركب عند حلق الذكر.

وقال أبو مسلم: جئت أبا الدرداء وهو يجود بنفسه ويقول: ألا رجل يعمل لمشل مصرعي هذا؟ ألا رجل يعمل لمثل يومي هذا؟ ألا رجل يعمل لمثل ساعتي هذه؟ ثم قبض رحمه الله.

وبكى سلمان الفارسي عند موته، فقيل له: ما يبكيك؟ فقال: عهد إلينا رسول الله ﷺ أن يكون زاد أحدنا كزاد الراكب، وحولي هذه الأزواد. وقيل: إنما كان حوله إجانة وجفنة ومطهرة.

وروى المزني قال: دخلت على الشافعي في مرضه الذي مات فيه، فقلت له: كيف أصبحت؟ قال: أصبحت من الدنيا راحلًا، وللإخوان مفارقاً، ولسوء عملي ملاقياً، ولكاس المنية شارباً، وعلى الله وارداً، ولا أدري أروحي تصير إلى الجنة فأهنئها، أم إلى النار فاعزيها، ثم أنشأ يقول:

ولما قسا قلبي وضاقت مذاهبي تعاظمني ذنبي فلما قرنته وما زلت ذا عفو عن الذنب لم تزل

جعلت الرجا مني بعفوك سلما بعفوك ربي كان عفوك أعظما تجود وتعفو منة وتكرما

قيل: كان أبو الدرداء رضي الله عنه يقعد إلى القبور، فقيل له في ذلك، فقال: أجلس إلى قوم يذكروني معادي، وإن غبت لم يغتابوني.

وقال ميمون بن مهران: خرجت مع عمر بن عبد العزيز إلى المقبرة، فلما نظر إلى القبور بكى، ثم أقبل علي فقال: يا ميمون، هذه قبور آبائي بني أمية، كأنهم لم يشاركوا أهل الدنيا في لذاتهم وعيشهم، أما تراهم صرعى قد حلت بهم المثلات، واستحكم فيهم البلاء، وأصاب الهوام مقيلاً في أبدانهم؟ ثم بكى وقال: والله ما أعلم أحداً أنعم ممن صار إلى هذه القبور، وقد أمن من عذاب الله تعالى.

وتُستحب زيارة القبور، فإن النبي ﷺ قال: « زوروا القبور فإنها تذكسركم الأخرة ها(١). ومن زار قبراً فليستقبل وجه الميت، وليقرأ شيئاً من القرآن ويهديه له، ولتكن الزيارة يوم الجمعة.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٩٧٧) وأبو داود (٣٢٣٥) والترمذي (١٠٥٤).

وقد روي أنه لما مات عاصم الجحدري رآه رجل من أهله في المنام بعد موته بسنتين فقال له: ألست قد مُتَ؟ قال: بلى. قال: وأين أنت؟ قال عاصم: أنا والله في روضة من رياض الجنة، أنا ونفر من أصحابي، نجتمع كل ليلة جمعة وصبيحتها إلى أبي بكر بن عبد الله المزني نتلاقى أخباركم. قال: قلت له: أجسامكم أم أرواحكم؟ قال: هيهات! بليت الأجسام، وإنما تتلاقى الأرواح. قلت: فهل تعلمون بزيارتنا إيًّاكم؟ قال: نعلم بها عشية الجمعة، ويوم الجمعة كله، ويوم السبت إلى طلوع الشمس. قلت: وكيف ذلك دون الأيام كلها؟ قال: لشرف يوم الجمعة وعظمه.

وحكى عثمان بن سواد الطفاوي وكانت أمه من العابدات، وكان يقال لها: راهبة، قال: لما احتضرت رفعت رأسها إلى السماء وقالت: يا ذخري ويا ذخيرتي ومن عليه اعتمادي في حياتي وبعد مماتي، لا تخذلني عند الموت، ولا توحشني في قبري. قال: فماتت، فكنت آتيها كل جمعة وأدعو لها، وأستغفر لها ولأهل القبور، فرأيتها ليلة في منامي فقلت لها: يا أماه! كيف أنت؟ قالت: يا بني! إن الموت لكرب شديد، وأنا بحمد الله في برزخ محمود، يفترش فيه الريحان، ويتوسد فيه السندس والاستبرق إلى يوم النشور. فقلت: ألك حاجة؟ قالت: نعم، لا تدع ما كنت تصنع من زيارتنا فإني لأسر بمجيئك يوم الجمعة إذا أقبلت من أهلك، فيقال لي: يا راهبة! هذا ابنك قد أقبل، فأسر ويسر بذلك من حولى من الأموات.

وعن أنس بن منصور قال: كان رجل يختلف إلى الجنائز فيشهد الصلاة عليها، فإذا أمسى وقف على باب المقابر فقال: آنس الله وحشتكم، ورحم غربتكم، وتجاوز عن سيئاتكم، وقبل حسناتكم، لا يزيد على هؤلاء الكلمات. قال ذلك الرجل: فأمسيت ذات ليلة، ولم آت المقابر فأدعو كما كنت أدعو، فبينا أنا نائم إذا أنا بخلق كثير قد جاؤوني فقلت: من أنتم؟ وما حاجتكم؟ قالوا: نحن أهل المقابر، إنك كنت عودتنا منك هدية. فقلت: وما هي؟ قالوا: الدعوات التي كنت تدعو بها. قلت: فإني أعود لذلك، فما تركتها بعد.

وقال بشار بن غالب: رأيت رابعة في منامي، وكنت كثير الدعاء لها، فقالت لي: يا بشار! هداياك تأتينا على أطباق من نور، مخمرة بمناديل الحرير. قلت: وكيف ذلك؟ قالت: هكذا دعاء الأحياء إذا دعوا للموتى واستجيب لهم، جعل ذلك الدعاء على أطباق النور، وخمر بمناديل الحرير، ثم أتي به إلى الذي دعي له من الموتى، فقيل له: هذه هدية فلان إليك.

#### نصسل

والذي تدل عليه الآيات والأخبار أن حقيقة الموت، هو مفارقة الروح للجسد، وأن الروح تكون بعد ذلك باقية، إما معذبة أو منعمة، فإن الروح قد تتألم بنفسها بأنواع الحزن والغم، وتتنعم بأنواع الفرح والسرور من غير تعلق لها بالأعضاء فكل ما هو وصف للروح بنفسها، يبقى معها بعد مفارقة الجسد، وكل ما هو لها بواسطة الأعضاء يتعطل بموت الجسد إلى أن تعاد الروح إلى الجسد في القبر، ولا يبعد أن تعاد الروح إلى الجسد في القبر، ولا يبعد أن توح الى على كل عبد من عباده.

فمعنى الموت انقطاع تصرف الروح عن البدن، وخروج البدن عن أن يكون آلة لها، وسلب الإنسان عن أمواله وأهله بإزعاجه إلى عالم آخر لا يناسب هذا العالم. فإن كان له بالدنيا شيء يفرح به، ويستريح إليه، عظمت حسرته عليه بعد الموت، وإن كان لا يفرح إلا بذكر الله تعالى والأنس به، عظم نعيمه وتمت سعادته إذا خلي بينه وبين محبوبه، وقطعت عنه العوائق والشواغل، لأن جميع شواغل الدنيا شاغلة عن ذكر الله تعالى.

وينكشف للميت بالموت مالم يكن مكشوفاً في حال الحياة، كما ينكشف للمتيقظ مالم يكن مكشوفاً له عند النوم، والناس نيام فإذا ماتوا انتبهوا. وأول ما ينكشف له ما يضره وما ينفعه من حسناته وسيئاته، وقد كان ذاك مسطوراً في كتاب مطوي في سر قلبه، وكان يشغله عن الإطلاع عليه شواغل الدنيا، فلما انقطعت انكشف له جميع أعماله، فلا ينظر إلى سيئة إلا ويتحسر عليها تحسراً يؤثر أن يخوض غمرة النار للخلاص من تلك الحسرة، وكل ذلك ينكشف له عند الموت، وهذه آلام تهجم على العاصي قبل الدفن، نسأل الله العافية.

ومما يدل على أن الروح لا تنعدم بالموت، قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ الْمَوْتَا بُلْ الْحَيْاَةُ عِندَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾ (١). قال مسروق: سألنا عبد الله بن مسعود رضي الله عنه فقال: أرواحهم في جوف طير خضر، لها قناديل معلقة بالعرش، تسرح من الجنة حيث شاءت، ثم تأوي إلى تلك القناديل، وذكر تمام الحديث. وجاء في قوله تعالى: ﴿ ٱلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا عُدُواً وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدَّخِلُوا ءَالَ فِرْعَوْنَ اَشَدًا وَله تعالى: ﴿ ٱلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا عُدُواً وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدَّخِلُوا ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدًا الله عمر رضي الله القدال في قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: ﴿ إِن أحدكم إذا مات، عرض عليه عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: ﴿ إِن أحدكم إذا مات، عرض عليه

(٢) سورة غافر، الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الاية: ١٦٩.

مقعده بالغداة والعشي، إن كان من أهل الجنة فمن أهل الجنة، وإن كان من أهل النار فمن أهل النار فمن أهل النار فمن أهل النار، فيقال: هذا مقعدك حتى يبعثك الله إليه يوم القيامة »(١).

وقد تقدم أن الإنسان إذا انكشفت له سيئاته تحسر وتألم تألماً عظيماً، فأما المؤمن، فقال عبدالله بن عمر: مثل المؤمن حين تخرج نفسه مثل رجل كان في سجن فأخرج منه، فهو يتفسح في الأرض، ويتقلب فيها. وهو صحيح، فإن المؤمن ينكشف عليه عقيب الموت من فضل الله وكرامته ما تكون الدنيا بالإضافة إليه كالسجن، فيكون كمحبوس في بيت مظلم فتح له باب إلى بستان واسع الأكناف، فيه أنواع الأشجار، فلا يسره الرجوع إلى الدنيا كما لا يسره الرجوع إلى بطن أمه. وقال مجاهد: إن المؤمن ليبشر بصلاح ولده من بعده لتقر بذلك عينه.

### فصــل في ذكر القبر

روي عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال: « القبر روضة من رياض الجنة، أو حفرة من حفر النار »(٢). وروي أيضاً عن النبي ﷺ أنه قال: « يقول القبر للمبت حين يوضع فيه: ويحك يا ابن آدم! ما غرك؟! ألم تعلم أني ببت الظلمة، وببت الوحدة، وببت اللهود »(٣). وروى الترمذي عن أبي سعيد رضي الله عنه قال: دخل رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم مصلاة، فرأى ناساً كأنهم يكثرون. فقال: « أما إنكم لو أكثرتم من ذكر هادم اللذات لشغلكم عما أرى، فأكثروا ذكر هادم اللذات الموت، فإنه لم يأت على القبر يوم إلا يتكلم فيقول: أنا ببت الغربة، أنا ببت الوحدة، أنا ببت التراب، أنا ببت الدود. فإذا ولن العبد المؤمن قال له القبر: مرجباً وأهلاً، أما إن كنت لأحب من يمشي على ظهري إليّ، فإذا وليتك اليوم، وصرت إليّ، فسترى صنيعي بك، فيتسع له مد بصره، ويفتح له باب إلى الجنة، وإذا دفن العبد الفاجر أو الكافر قال له القبر: لا مرجباً ولا أهلاً. أما إن كنت لأبغض من يمشي على ظهري إليّ، فإذا وليتك اليوم، وصرت إليّ، فسترى صنيعي بك. قائم من يمشي على ظهري إليّ، فإذا وليتك اليوم، وصرت إليّ، فسترى صنيعي بك. قائد فيلتم عليه حتى تختلف أضلاعه.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۳۱۳) ومسلم (۲۸۶۱) ورواه مالـك (۲۳۹/۱) والتـرمـذي (۱۰۷۲) والنسـائي (۱۰۷/٤).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٢٤٦٢) وإسناده ضعيف.

<sup>(</sup>٣) قال الحافظ العراقي في تخريج الإحياء (٤٩٨/٤) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب القبور والطبراني في مسند الشاميين وأبو أحمد الحاكم في الكنز من حديث أبي الحجاج الثمالي بإسناد ضعيف.

وقال رسول الله على بأصابعه، فأدخل بعضها في بعض قال: « ويقيض له سبعون تنيناً، لو أن واحداً منها نفخ في الأرض ما أنبتت شيئاً ما بقيت الدنيا، فينهشنه ويخدشنه، حتى يقضي به إلى الحساب »(١). قال رسول الله على: « القبر روضة من رياض الجنة، أو حفرة من حفر النار »(١).

وقال كعب: إذا وضع الرجل الصالح في قبره، احتوشته أعماله الصالحة: الصلاة، والصيام، والحج، والجهاد، والصدقة. قال وتجيء ملائكة العذاب من قبل رجليه فتقول الصلاة: إليكم عنه فلا سبيل لكم عليه، فقد أطال بي القيام لله عز وجل، قال: فيأتونه من قبل رأسه، فيقول الصيام: لا سبيل لكم عليه، فقد أطال بي الصيام. قال: فيأتونه من قبل جسده، فيقول الحج والجهاد: إليكم عنه، فقد أنصب نفسه، وأتعب بدنه، وحج وجاهد لله عز وجل، لا سبيل لكم عليه. فيأتونه من قبل يديه، فتقول الصدقة: كم من صدقة خرجت من هاتين اليدين حتى وضعت في يد الله ابتغاء وجهه، فلا سبيل لكم عليه. قال: فيقال له: هنيئاً طبت حياً، وطبت ميتاً. قال: وتأتيه ملائكة الرحمة، فتفرشه فراشاً في الجنة ودثاراً من الجنة، فيفسح له مد بصره، ويؤتى بقنديل من الجنة يستضيء بنوره إلى يوم يبعثه الله من قبره.

وعن أنس بن مالك أن نبي الله ﷺ قال: « إن العبد إذا وضع في قبره وتولى عنه أصحابه حتى إنه ليسمع قرع نعالهم، أتاه ملكان فيقعدانه، فيقولان له: ما كنت تقول في هذا الرجل محمد ﷺ فأما المؤمن فيقول: أشهد أنه عبد الله ورسوله. فيقولان: انظر إلى مقعدك من النار. قد أبدلك الله عز وجل به مقعداً في الجنة. قال رسول الله ﷺ: فيراهما جميعاً. وأما الفاجر أو المنافق فيقال له: ما كنت تقول في هذا الرجل؟ فيقول: لا أدري، كنت أقول ما يقول الناس. فيقال له: لا دريت ولا تليت، ثم يضرب بمطارق من حديد ضربة بين أدنيه، فيصيح صيحة يسمعها من يليه غير الثقلين ». أحرجاه في خالصحيحين (٣٠). وفيهما من حديث أسماء بنت أبي بكر عن النبي ﷺ أنه قال: « أوحي إلى أنكم تفتنون في قبوركم مثل ـ أو قال قريباً من ـ فتنة المسيح الدجال، يقال: ما علمك بهذا الرجل؟ فأما المؤمن فيقول: أشهد أنه عبد الله ورسوله ». وذكر باقي الحديث (٤٠).

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي الحديث (٣٤٦٢) وإسناده ضعيف ولبعض فقراته شواهد.

<sup>(</sup>٢) تقدم قريباً.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٢٧٣) و (١٣٠٨) ومسلم (٢٨٧٠) ورواه أبو داود (٣٢٣١) والنسائي (٤/٩٧ - ٩٩) وأحمد (٣٢٣١) و ٢٢٦/٣).

<sup>(</sup>٤) رُواه البِخَارِي (٨٦ - ١٨٢) ومسلم (٩٠٥) ورواه مالك (١٨٨/١) والنسائي (١٥١/٣) وأحمد (٣٤٥/٦).

وعن ابن عباس قال: لما أخرجت جنازة سعد بن معاذ وسوينا عليها، التفت إلينا رسول الله ﷺ فقال: « ما من أحد من الناس إلا وله ضغطة في قبره، ولو كان منفلتاً منها أحد لانفلت سعد بن معاذ». وذكر باقى الحديث(١).

وعن عبد الله الصنعاني قال: رأيت يزيد بن هارون في المنام بعد موته بأربع ليال، فقلت: ما فعل الله بك؟ قال: تقبل مني الحسنات، وتجاوز عني السيئات. قلت: وما كان بعد ذلك؟ قال: وهل يكون من الكريم إلا الكرم، غفر لي ذنوبي وأدخلني الجنة. قلت: بم نلت الذي نلت؟ قال: بمجالس الذكر، وقولي الحق، وصدقي في الحديث، وطول قيامي في الصلاة، وصبري في الفقر. قلت: منكر ونكير حق؟ قال إي والله الذي لا إله إلا هو، لقد أقعداني وسألاني من ربك؟ وما دينك، ومن نبيك؟ فجعلت أنفض لحيتي البيضاء من التراب، وقلت: مثلي يسأل؟ أنا يزيد بن هارون الواسطي، كنت في دار الدنيا ستين سنة أعلم الناس؟ فقال أحدهما: صدق، هو يزيد بن هارون، نم نومة العروس، فلا روعة عليك بعد اليوم.

وقال المروزي: رأيت أحمد بن حنبل في النوم، في روضة، وعليه حلتان خضراوان، وعلى رأسه تاج من النور، وإذا هو يمشي مشية لم أكن أعرفها له. فقلت: يا أحمد! ما هذه المشية التي لم أكن أعهدها لك؟ فقال: هذه مشية الخدام في دار السلام. فقلت: وما هذا التاج الذي أراه على رأسك؟ فقال: إن ربي عز وجل أوقفني وحاسبني حساباً يسيراً، وكساني وحباني وقربني، وأنا أنظر إليه، وتوجني بهذا التاج وقال لي: يا أحمد! هذا تاج الوقار توجتك به، كما قلت: القرآن كلامي غير مخلوق.

## فصـــل في أحوال الميت من وقت نفخة الصور إلى حين الاستقرار في الجنة أو النار

قد أشرنا إلى أهوال القبر، وأشد من ذلك نفخ الصور والبعث والحساب ونصب الميزان والصراط، وهذه أهوال يجب الإيمان بها، وينبغي تطويل الفكر فيها، وجمهور الناس لم يتمكن من قلوبهم الإيمان بالآخرة. ولو أن الإنسان لم يشاهد توالد الحيوانات، ثم قيل له: إن صانعاً يصنع من هذه النطفة القذرة مثل هذا الآدمي المتصور العاقل

<sup>(</sup>١) أورده ابن الجوزي في الموضوعات (٣٣٣/٣) وقبال هذا حديث لا يصح وآفته من القاسم قبال أحمد بن حنبل هو منكر الحديث حدث عنه علي بن يزيد أعاجيب وما أراها إلا من القاسم وقال ابن حبان كان يروي من أصحاب رسول الله ﷺ المعضلات. وقال العراقي (٥٠٣/٤) في تخريج الإحياء بعد أن أورد نحوه عن عائشة رواه أحمد بإسناد جيد.

المتكلم، لاشتد نفور طبعه عن التصديق بذلك، فخلقه على ما فيه من الأعاجيب، يزيد على بعثه وإعادته. وكيف ينكر ذلك - من قدرة الله تعالى وحكمته - من يشاهد البداية؟ فإن كان في إيمانك ضعف، فقو الإيمان بالنظر في النشأة الأولى، فإن الثانية مثلها وأسهل منها، وإن كنت قوي الإيمان بها، فأشعر قلبك تلك المخاوف والأخطار، وأكثر فيها التفكر والاعتبار، وليحثك ذلك على الجد والتشمير. وأول ما يقرع أسماع الموتى صوت إسرافيل حين ينفخ ذلك في الصور. فصور نفسك وقد قمت ذاهلاً مبهوتاً شاخصاً نحو النداء. قال الله تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِالصَّورِ فَإِذَاهُم مِنَ الْمُجْدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَنْسِلُونَ ﴾(١).

وعن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: «كيف أنعم وصاحب الصور قد حنى جبهته، وأصغى بسمعه، ينتظر أن يؤمر أن ينفخ في العسور فينفخ؟! ». قال المسلمون: كيف نقول يا رسول الله؟ قال: «قولوا حسبنا الله ونعم الوكيل، وتوكلنا على الله »(٢). ثم انظر كيف يحشر الناس يوم القيامة، فيساقون بعد البعث حفاةً عراةً إلى أرض المحشر، وهي قاع ليس فيها ربوة يختفي الإنسان بفنائها.

وفي «الصحيحين»(٣) قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم « يحشر الناس يوم القيامة على أرض بيضاء عفراء كقرصة النَّقِي ». ثم تفكر في ازدحام الناس، وقرب الشمس من رؤوسهم، وشدة العرق، مع ما في القلوب من القلق.

وعن أبي برزة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: « K تزول قدما عبد حتى يسأل: عن عمره فيما أفناه، وعن عمله فيما عمل فيه، وعن ماله من أين اكتسبه وفيما أنفقه، وعن جسمه فيما أبلاه  $X^{(1)}$ .

<sup>(</sup>١) سورة يس، الآية: ٥٢.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٢٤٣٣) وابن حبان وأحمد (٢/٣١٦) و (٧/٣ و ٧٣) وعزاه المنذري أيضاً في الترغيب والترهيب (٢٨١/٤) إلى الطبراني.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٦١٥٦) ومسلم (٢٧٩٠).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٢٨٦٤) والترمذي (٢٤٢١).

 <sup>(</sup>٥) رواه الترمذي (٢٤٢٧) وإسناده ضعيف لانقطاعه.

<sup>(</sup>٦) رواه الترمذي (٢٤١٩) وقال حديث حسن صحيح.

وعن صفوان بن محرز قال: كنت آخذاً بيد ابن عمر رضي الله عنه، إذ عرض له رجل فقال: كيف سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقول في النجوى يوم القيامة؟ فقال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقول: «إن الله عز وجل يدني المؤمن، فيضع عليه كنفه ويستره من الناس، ويقرره بذنوبه، ويقول: أتعرف ذنب كذا؟ أتعرف ذنب كذا؟ حتى إذا قرره بذنوبه، ورأى في نفسه أنه قد هلك قال: فإني قد سترتها عليك في الدنيا، وأنا أغفرها لك اليوم. قال: ثم يعطى كتاب حسناته.

وأما الكفار والمنافقون، فيقول الأشهاد: ﴿هَلَّوُلاَهِ ٱلَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَى رَبِّهِ مِّ ٱلْالْمَانَةُ اللَّ

وفي «الصحيحين» (٣) من حديث أبي سعيد، عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال: « يضرب جسر على جهنم فأكون أول من يجوز؟ ».

وفيهما (4) أيضاً، عن النبي ﷺ قال: « يؤتى بالجسر فيجعل بين ظهري جهنم. قالوا: يا رسول الله! ما الجسر؟ قال: مدحضة مزلة، عليها خطاطيف وكلاليب وحسك، يمر المؤمنون عليه كالطرف، وكالبرق الخاطف؛ وكالريح، وكأجاويد الخيل والركاب، فناج مسلم، وناج مخدوش، حتى يمر آخرهم يسحب سحباً.

## ذكر جهنم أعاذنا الله منها

عن أبي هريرة رضي الله عنه. قال: كنا عند النبي ﷺ يوماً، فسمعنا وجبة. فقال النبي ﷺ وأتدرون ما هذا؟ قلنا: الله ورسوله أعلم. قال: هذا حجر أرسل في جهنم منذ سبعين خريفاً، فالآن انتهى إلى قعرها ». رواه مسلم (»).

وفي «الصحيحين» (٦) عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: « ناركم هذه ما يوقد بنو آدم جزء واحد من سبعين جزءاً من نار جهنم. قالوا: والله إن كانت لكافية يا رسول الله. قال: فإنها فضلت عليها تسعة وستين جزءاً، كلهن مثل حرها ».

<sup>(</sup>١) سورة هود، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٣٠٩) و (٤٤٠٨) ومسلم (٢٧٦٨) ورواه أحمد (٢/٤٧).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٧٧٣) ومسلم (١٨٢).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٧٠٠٠) ومسلم (١٨٣) ورواه النسائي (١١٢/٨ ـ ١١٣).

<sup>(</sup>٥) الحديث (٢٨٤٤) في صفة الجنة باب في شدة حرّ نار جهنم وبعد قعرها.

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري (٣٠٩٣) ومسلم (٢٨٤٣) ورواه أيضاً مالك (٣/ ٩٩٤) والترمذي (٢٥٩٢).

وفي أفراد مسلم (١)، من حديث ابن مسعود رضي الله عنه، عن النبي على قال:

الله يومند لها سبعون ألف زمام، مع كل زمام سبعون ألف ملك يجرونها ١. وعن أبي الدرداء رضي الله عنه قال: يلقى من أهل النار الجوع، فيعدل عندهم ما فيه من العذاب، فيستغيثون بالطعام، فيغاثون بالضريع لا يسمن ولا يغني من جوع، فيستغيثون فيغاثون بطعام ذي غصة، فيذكرون أنهم كانوا يجيزون الغصة بالشراب، فيستغيثون بالشراب فيغاثون بالحميم، ينالونه بكلاليب من حديد، فإذا دنا منهم شوى وجوههم، وإذا دخل بطونهم قطع ما في بطونهم، فيطلبون إلى خزنة جهنم: أن ادعوا ربكم يخفف عنا يوما من العذاب، فيجيبونهم: أولم تك تأتيكم رسلكم بالبينات؟ قالوا: بلى: قالوا: فادعوا وما دعاء الكافرين إلا في ضلال. فيقولون: سلوا مالكاً، فيقولون: يا مالك! ليقض علينا ربك. فيقول: إنكم ماكثون. فيقولون: ربنا أخرجنا منها، فإن عدنا فإنا ظالمون: فيقول عز وجل: فيقول والشهيق والويل والثبور (٣).

وتفكر في حيَّاتها وعقاربها، ففي الحديث: « إن حيَّاتها أمثال أعناق البخت، وعقاربها كالبغال الموكفة »(٤). وعن الحسن: أن النار تأكلهم كل يوم سبعين ألف مرة ثم يعودون كما كانوا.

واعلم أن صفة جهنم تطول، وأيسر اليسير من ذلك ينبغي أن يكفي في التخويف، فإن كنت مؤمناً بهذا فانتبه لنفسك، وخف ما بين يديك، فإن الله لا يجمع على عبد خوفين، ولسنا نعني بالخوف رقة النساء فتبكي ساعة ثم تترك العمل، وإنما نريد خوفاً يمنع عن المعاصي، ويحث على الطاعة. فأما خوف الحمقى الذين اقتصروا على سماع الأهوال، وأن يقولوا: استعنا بالله، نعوذ بالله، يا رب سلم، وهم مع ذلك مصرون على القبائح، والشيطان يسخر بهم كما يسخر ممن قصده سبع ضارٍ وهو إلى جانب حصن، فيقول: أعوذ بالله من هذا، وهو لا يدخل الحصن ولا يبرح مكانه.

#### فصل

وكن في الدنيا محبًّا لرسول الله ﷺ، حريصاً على تعظيم سنته، لعله يشفع فيك في

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٨٤٢) ورواه الترمذي (٢٥٧٦).

<sup>(</sup>٢) المؤمنون، الآية: ١٠٨.

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (٢٥٨٩) وإسناده ضعيف.

<sup>(\$)</sup> رواه أحمد وابن حبان (٧٤٢٨) والحاكم (٥٣٨/٤) وصححه ووافقه الذهبي.

الأخرة، فإن له شفاعة يتقدم فيها على الأنبياء كلهم، ويسأل الله في أهل الكبائر من أمته فينجيهم. واستكثر من الإخوان الصالحين، فلكل مؤمن شفاعة، ولا تحملنك الغرة على التواني وتسمي ذلك رجاة، فإن من رجا شيئاً طلبه، واحترز من المظالم، فإن من كانت عليه مظالم ومات قبل ردها، فإن غرماءه يحيطون به في القيامة، فهذا يقول: ظلمني، وهذا يقول: استهزأ بي، وهذا يقول: أساء جواري، وهذا يقول: غشني، فلا خلاص لك من أيديهم، فإذا توهمت الخلاص قبل: لا ظلم اليوم.

وعن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله ﷺ: « يخلص المؤمنون يوم القيامة من النار، فيحبسون على قنطرة بين الجنة والنار، فيقتص لبعضهم من بعض مظالم كانت بينهم في الدنيا، حتى إذا هذبوا ونقوا أذن لهم في دخول الجنة ه(١) وعن أبي هريرة رضي الله عنه، أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم قال: « أتدرون من المفلس فيكم ه؟ قالوا: المفلس فينا من لا درهم له ولا متاع. قال: « إن المفلس من أمتي من يأتي يوم القيامة بصلاة وصيام وزكاة، ويأتي قد شتم هذا، وقذف هذا، وأكل مال هذا، وسفك دم هذا، وضرب هذا، فيقضي هذا من حسناته، وهذا من حسناته، فإن فنيت حسناته قبل أن يقضي ما عليه أخذ من خطاياهم فطرح عليه، ثم طرح في النار ه(١).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: « لتؤذَّنُ الحقوق إلى أهلها يوم القيامة، حتى يقاد للشاة الجماء من الشاة القرناء ه<sup>(٣)</sup>. وهذه الأحاديث كلها في الصحاح. فانظر وفقك الله إلى بُعْدِ سلامة حسناتك لدخول ما يبطلها من الرياء والغيبة، فإن سلمت أخذها الخصوم، فتيقظ لنفسك، ولا تفرط في أوقاتك، فإن المسكين من آثر لذة متقطعة، واشترى بها عذاباً شديداً دائماً. نسأل الله السلامة والتوفيق.

## ذكر صفة الجنة نسأل الله العظيم من فضله

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قلنا: يا رسول الله! حدثنا عن الجنة، ما بناؤها؟ قال: « لبنة من ذهب، ولبنة من فضة، وملاطها المسك الأذفر، وحصباؤها اللؤلؤ والياقوت، وترابها الزعفران، من يدخلها ينعم ولا يبأس، ويخلد ولا يموت، لا تبلى

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٤٤٠) وأحمد (٣/٣ ـ ٥٧ ـ ٦٣ ـ ٤٧).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٢٥٨١) والترمذي (٢٤٢٠).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٥٨٢) والترمذي (٢٤٢٢).

ثيابه، ولا يفنى شبابه \*(١). وفي حديث أسامة بن زيد، عن النبي على أنه قال يوماً وذكر الجنة: « ألا مشمر لها؟ هي ورب الكعبة ريحانة تهتز، ونور يتلألاً، ونهر مطرد، وزوجة لا تموت، في حبور ونعيم، ومقام في أبد \*. فقالوا: نحن المشمرون لها يا رسول الله، قال: «قولوا: إن شاء الله(٢). وفي «الصحيحين» من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أنه قال: « إن الله عز وجل قال: أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر \*(٣). وفيهما أيضاً من حديثه عن النبي على أنه قال: « أول زمرة يدخلون الجنة على صورة القمر ليلة البدر، ثم الذين يلونهم على أشد كوكب دري في يدخلون الجنة على صورة القمر ليلة البدر، ثم الذين يلونهم على أشد كوكب دري في وريحهم المسك، ومجامرهم الألوَّة الألنجوج(٤)، أزواجهم الحور العين، على خلق رجل واحد، على صورة أبيهم آدم، ستون ذراعاً في السماء \*. وفي رواية أخرى: « لكل واحد واحتان، يرى منح سوقهما من وراء اللحم من الحسن، لا اختلاف بينهم ولا تباغض، قلوبهم على قلب واحد، يسبحون الله بكرة وعشياً \*(٥).

وعن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: « جنتان من فضة آنيتهما وما فيهما، وجنتان من ذهب آنيتهما وما فيهما، وما بين القوم وبين أن ينظروا إلى ربهم إلا رداء الكبرياء على وجهه في جنة عدن ». أخرجاه في «الصحيحين»(٢)، وفيهما من حديث أبي موسى أيضاً عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم قال: « إن في الجنة لخيمة من درة مجوفة، عرضها ستون ميلاً، في كل زاوية منها أهل ما يرون الآخرين، يطوف عليهم المؤمن »(٧).

واعلم أن الله تعالى ذكر نعيم الجنة مبسوطاً في مواضع القرآن، ثم جمعه في آيات. منها قوله تعالى: ﴿ وَفِيهَامَاتَشَتَهِمِيهِ ٱلْأَنْفُسُ وَتَكَذُّ ٱلْأَعْيُثُ ﴾ (^)، وقوله: ﴿ لَايَبْغُونَ

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٥ ٢٥) وفي سنده جهالة وانقطاع لكن طرق وشواهد يقول بها منها ما رواه أحمد (٣ / ٣٠٥ و ٤٤٥).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجه (٤٣٣٢) وقال في إسناده مقال ورواه أيضاً ابن حبان (٧٣٣٧).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٠٧١ و ٤٥٩٧ و ٧٠٠٦) ومسلم (٢٨٢٤) وإلترمذي (٣١٩٥).

<sup>(</sup>٤) الألوة: هو العود الذي تبخر به والألنجوج: عود تبخر به أيضاً.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (٣٠٧٣ ـ ٣٠٧٤ ـ ٣٠٨١) ومسلم (٢٨٣٤) ورواه الترمذي (٢٥٤٠).

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري (٤٥٩٧ ـ ٤٥٩٨) ومسلم (١٨٠) ورواه الترمذي (٢٥٣٠).

<sup>(</sup>٧) رواه البخاري (٣٠٧١) ومسلم (٢٨٣٨) ورواه الترمذي (٢٥٣٠).

<sup>(</sup>٨) سورة الزخرف، الآية: ٧١.

عَنْهَا حِوَلًا ﴾ (١). ثم زاد على ذلك بقوله: ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِي لَهُمْ مِن قُرَّةِ أَعَيْنِ ﴾ (٧). وصفات الجنة كثيرة اقتصرنا منها على هذا.

وأفضل ما ينال في الجنة رؤية الله تعالى. وفي «الصحيحين» (٣) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أنه قيل: يا رسول الله! هل نرى ربنا؟ فقال: « فهل تضامون في القمر ليلة البدر ليس دونه سحاب؟ » قالوا: لا. قال: « فإنكم ترونه يوم القيامة كذلك ».

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآية: ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) سورة السجدة، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٧٠٠٠) ومسلم (١٨٣) ورواه النسائي (١١٢/٨ ـ ١١٣).

## باب في ذكر سعة رحمة الله تعالى

نختم الكتاب بذكر سعة رحمة الله عز وجل، نرجو بذلك فضله، إذ ليس لنا أعمال نرجو به العفو، لكن نرجو ذلك من رحمته وكرمه. قال الله تعالى: ﴿ قُلْ يَكُوبُكُونَ اللَّهِ يَعُولُ الدُّنُوبَ جَمِيعًا إِنْكُمُ هُواَلْفَقُورُ أَشَرُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لَانَقَ نَطُوا مِن رَجْمَةِ اللَّهِ إِنّ اللَّهَ يَعْفِرُ الدُّنُوبَ جَمِيعًا إِنْكُمُ هُواَلْفَقُورُ السَّرَعُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللللللللللّهُ ا

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: « لما قضى الله عز وجل المخلق، كتب في كتاب فهو عنده فوق العرش: إن رحمتي غلبت غضبي ». أخرجاه في «الصحيحين» (٢٠).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم قال: « إن لله عز وجل مائة رحمة، أنزل منها رحمة واحدة بين الإنس والجن والهوام والبهائم، فبها يتعاطفون، وبها يتراحمون، وبها تعطف الوحش على أولادها. وأخر تسعا وتسعين رحمة يرحم بها عباده يوم القيامة »(٣).

وعن ابن عباس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: « إن ربكم تبارك وتعالى رحيم، من هم بحسنة فلم يعملها كتبت له حسنة، فإن عملها كتبت له عشر حسنات إلى سبعمائة ضعف، ومن هم بسيئة فلم يعملها كتبت له حسنة، فإن عملها كتبت له سيئة واحدة أو يمحوها الله، ولا يهلك على الله تعالى إلا هالك »(1).

<sup>(</sup>١) سورة الزمر، الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۳۰۲۲ و ۱۹۸۲ و ۱۹۸۲ و ۷۰۱۵ و ۷۱۱۶) ومسلم (۲۵۷۱) ورواه التــرمــذي (۳۵۳۷) وأحمد (۳۸۳۲ و ۳۵۸).

<sup>(</sup>٣) هذه الرواية لمسلم (٢٧٥٦) وللبخاري (٦٥٤) و ٢١٠٤) نحوها.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٦٤٩١) ومسلم (١٣١) وأحمد (١/١١٠-٣٦١).

وعن أبي ذر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: « يقول الله عز وجل: من عمل حسنة فله عشر أمثالها وأزيد، ومن عمل سيئة، فجزاء سيئة مثلها أو أغفر، ومن اقترب إليَّ شبراً اقتزبت إليه ذراعاً، ومن اقترب إليَّ ذراعاً اقتربت إليه باعاً، ومن أتاني يمشى أتبته هرولة «(١)م

وعن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أن رجلاً أذنب ذنباً فقال: أي رب! أذنبت ذنباً فاغفر لي، فقال تبارك وتعالى: علم عبدي أن له رباً يغفر الذنب ويأخذ به، قد غفرت لعبدي. ثم مكث ما شاء الله، ثم أذنب ذنباً آخر فقال: أي رب! عملت ذنباً فاغفره لي، فقال عز وجل: علم عبدي أن له رباً يغفر الذنب ويأخذ به، قد غفرت لعبدي. ثم مكث ما شاء الله، ثم أذنب ذنباً آخر فقال: أي رب! عملت ذنباً فاغفر لي فقال: علم عبدي أن له رباً يغفر الذنب، أشهدكم أني قد غفرت لعبدي، فليعمل ما شاء "("). هذه الأحاديث كلها صحاح.

وفي «الصحيحين» من حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: قدم على رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بسبي، وإذا امرأة من السبي تسعى، إذ وجدت صبياً في السبي فأخذته، فألصقته ببطنها، فأرضعته فقال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: «أترون هذه المرأة طارحة ولدها في النار؟ » قلنا: لا والله، قال: « لله أرحم بعباده من هذه المرأة بولدها »(٣).

وفي «الصحيحين» (٤) من حديث أبي ذر رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال: « ما من عبد قال: لا إله إلا الله، ثم مات على ذلك إلا دخل المجنة ». قلت: وإن زنى وإن سرق؟ قال: « وإن زنى وإن سرق، وإن زنى وإن سرق، قال في الرابعة: « على رغم أنف أبي ذر ». وفيهما من حديث عتبان بن مالك رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وأله وسلم أنه قال: « إن الله حرم النار على من قال: لا إله إلا الله، يبتغي بذلك وجه الله »(٥)، وفيهما من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه، عن النبي يَسِيح أنه قال: « يخرج من النار من قال: لا إله إلا الله، وكان في قلبه من

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٦٨٧) وأحمد (١٥٣/٥) والبغوي في مشرح السنة، (١٢٥٣). والطبالسي (٤٦٤) وابن ماجه (٣٨٢١) والحاكم (٢٤١/٤).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٧٥٠٧) ومسلم (٢٧٥٨).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٥٦٥٤) ومسلم (٢٧٥٤).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٥٨٢٧) ومسلم (٩٤) وأحمد (١٦٦/٥) وابن حبان (١٦٩).

<sup>(</sup>٥) رواه البحاري (٤٢٥) ومسلم (٣٣) وابن حبال (٢٢٣).

الخير ما يزن شعيرة، ثم يخرج من النار من قال: لا إله إلا الله وكان في قلبه من الخير وزن برَّة، ثم يخرج من النار من قال: لا إله إلا الله وكان في قلبه من الخير ما يزن ذرَّة »(١).

وعن أبي موسى رضي الله عنه قال: قال رسول الله  $\frac{1}{100}$ : « إذا كان يوم القيامة لم يبق مؤمن إلا أتي بيهودي أو نصراني حتى يدفع إليه فيقال له: هذا فداؤك من النار  $^{(Y)}$ .

وعن عبد الله بن عمرو بن العباص قال: قبال رسول الله على: \* إن الله عن وجل يستخلص رجلًا من أمني على رؤوس الخلائق يوم القيامة، فينشر عليه تسعة وتسعين سجلًا، كل سجل منها مد البصر ثم يقول: أتنكر من هذا شيئًا؟ أظلمك كتبتي الحافظون؟ قال: لا يا رب. فيقول: ألك عذر أو حسنة؟ فيبهت الرجل، فيقول: لا يا رب. فيقول: بلي، إن لك عندنا حسنة واحدة، لا ظلم عليك اليوم، فيخرج له بطاقة فيها: أشهد أن لا إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله، فيقال: إنك لا تظلم. فتوضع السجلات في كفة، والبطاقة في كفة. قال: فطاشت السجلات وثقلت البطاقة، ولا يثقل شيء مع اسم الله عز وجل \*(٣).

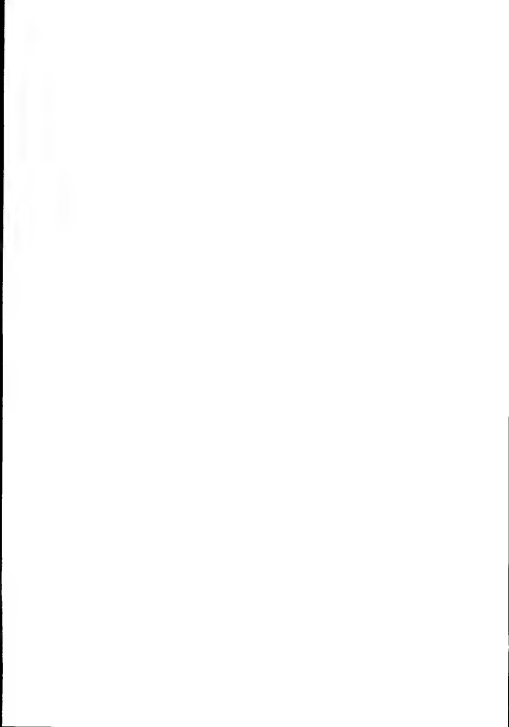
ونظر الفضيل بن عياضٍ إلى تسبيح الناس وبكائهم يوم عرفة فقال: أرأيتم لو أن هؤلاء صاروا إلى رجل يسألونه دانقاً(١)، أكان يردهم؟ فقيل: لا. فقال: والله المغفرة عند الله عز وجل أهون من إجابة رجل لهم بدانق!.

وعن إبراهيم بن أدهم قال: خلا لي الطواف في ليلة مظلمة شديدة المطر، فلم أزل أطوف إلى السحر، ثم رفعت يدي إلى السماء. فقلت: اللهم إني أسألك أن تعصمني عن جميع ما تكره. فإذا قاثل يقول في الهواء: أنت تسألني العصمة، وكل خلقي يسألني العصمة، فإذا عصمتك فعلى من أتفضل؟ فهذه الأحاديث مع ما ذكرناه في كتاب الرجاء، تبشرنا بكرم الله تعالى وسعة رحمته وجوده. ونحن نرجو من الله سبحانه أن لا يعاملنا بما نستحقه، وأن يتفضل علينا بما هو أهله. ونحن نستغفر الله عز وجل من أقوالنا التي تخالف أعمالنا، ومن كل تصنع تزينا به للناس، وكل علم وعمل قصدناه، ثم خالطه ما يكدره، فبكرمه نستشفع إلى كرمه، وبجوده نسأله من جوده، إنه قريب مجيب، والحمد لله رب العالمين حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه كما يحب ربنا ويرضى، وكما ينبغي لكريم وجهه عز وجل، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٤ و ٧٠٧١ و ٧٠٧٢) ومسلم (١٩٣).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲۱۱۹) وأحمد (٤٠٢/٤).

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي وابن حبان (٧٣١٢) والحاكم (١/١) وصححه وأحمد (٢/٣١٢).



## الهمزة

| المبضحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| آية المنافق ثلاث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| أمى الله أن يرزق عبده المؤمن إلا من حيث لا يحتسب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| أبغض الرجال إلى الله الألد الخصيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| أتبع السيئة الحسنة تمحها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| أتذرون ما هذا هذا حجر أرسل في جهنم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| أتدرون من المفلس فيكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| أترون هذه المرأة طارحة ولدها في النار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| اجتنبوا السبع الموبقات ٢٥٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| أجدني يا جبريل مغموماً، أجدني يا جبريل مكروباً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| أجمع الياس مما في أيدي الناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| أحبُّ الصلاة إلى الله صلاة داود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| احب العمل إلى الله أدومه وإن قل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| احبب ما شئت فإنك مفارقه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| احضروا موتاكم ولقنوهم المجتمع ال |
| اخباره ﷺ بالمغيبات ـ معجزاته ـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الخرجت لنا عائشة كساء ملبداًأخرجت لنا عائشة كساء ملبداً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| أخلص دينك يكفك القليل من العمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| إذا أتيت مضجعك فتوضأ وضوءك للصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| إذا أحب أحدكم أخاه فليعلمه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ذا أخذتما مضاجعكما أو أويتما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| 401         | إذا أراد الله بعبد خيراً أرضاه بما قسم له                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 4.4         | إذا اقشعر جلد العبد من مخافة الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 108         | إذا التقي المسلمان بسيفهما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 3.5         | إذا أوى أحدكم إلى فراشه فلينفضه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 7.          | إذا دخل أحدكم المسجد فليسلم على النبي ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 170         | إِذَا رأيتُ أمتى تَهابِ الظالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 117         | إذا رآيت الناس مرجت عهودهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1.9         | إذا صافح المؤمن المؤمن ألمومن ألمومن المؤمن |
| 70          | إذا قام أحدكم يصلي بالليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 779         | إَذَا كَانَ يُومِ الْقَيَامَةُ جَاءَتُ الْمَلائكَةُ بِصِحف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 413         | إذا كان يُوم القيامة لم يبق مؤمن إلا أتي بيهودي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 77          | إذا مررتم برياض الجنة فارتعوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| YYA         | إذا مرضُ العبد بعث الله إليه ملكين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 397         | إذا نظر أحدكم إلى من فضل عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <b>YY</b> A | إذا وجهت إلى عبد من عبادي مصيبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>707</b>  | أسألك اللهم الرضى بعد القضاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 737         | استأذن ﷺ أَن يُزُور قَبِر أمه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۸٠          | استوصوا بالنساء خيراً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۸۰۲         | الإسلام دين ارتضيته لنفسي ولن يصلحه إلا السخاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 4 \$        | أشد الناس عذاباً عالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 404         | الإشراك بالله وعقــوقُ الوالدين ــ الكبائر ــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 4.          | اطب طعمتك تستجب دعوتك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 101         | إطعام الخلق الكثير من الطعام اليسير ـ معجزاته ﷺ ـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۱۸۷         | اطلبوا العلم واطلبوا مع العلم السكينة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤٠٩         | اعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۳٤٠         | اعقلها وتوكل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 47          | اعلفه ناضحك ـ في كسب الحجام ـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 197         | اغتنم خمساً قبل خُمس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۱۲۷_        | أفضلُ الجهاد كُلُّمة حتى عند سلطان جائر ١٢٥ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 141         | أفلا أكون عبداً شكوراً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 144         | اقتص منی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| ٣٨٨   | كثرهم للموت ذكرا ـ أي المؤمنين أقيس ـ                     |
|-------|-----------------------------------------------------------|
| ۲۸۸   | كثروا ذكر هادم اللذات الموت                               |
| ۹.    | كل أبو بكر شيئاً فيه شبهة ثم قاءه                         |
| ۴۸۳   | كلكم يحب أن يدخل الجنة                                    |
| ۱٦٣٠  | 4 =4 1                                                    |
| 44    | الا أحدثكم بسورة ملأ عظمها                                |
| 404   | الا أنبئكم بأكبر الكباثر قول الزور                        |
| ٤٠٩   | الا مشمر لها ـ الجنة ـ                                    |
| 377   | لتقى مؤمنان على باب الجنة                                 |
| 77    | لتمسوها من بين صلاة العصر _ ساعة الإجابة في الجمعة        |
| 444   | للهم اجعل رزق آل محمد قوتاً                               |
| 175   | للهم اغفر لقومي فإنهم لا يعلمون                           |
| 7.    | للهم إني أسألكُ بحق السائلين                              |
| 777   | للهم إني أسألك التوفيق لمحابك من الأعمال                  |
| ۳۱۳   | للهم إنيّ أعوذ بك أن يتخبطني الشيطان عند الموت            |
| 117   | اللهم إني أعوذ بك من الجبن والبخل                         |
| 70    |                                                           |
| 7 • 3 | ما إنكم لمو أكثرتم من ذكر هادم اللذات الموت               |
| 70    |                                                           |
| 77    | (1)                                                       |
| ٥٩    | مسينا وأمسىٰ الملك لله                                    |
| 114   | ملك عليك لسانك                                            |
| ۱۷۸   | ن أبا سفيان رجل شحيح إ                                    |
| 177   | ن أبغضكم إلي وأبعدكم مني مجلساً                           |
| 3.7   | ن إبليس قال لربه عز وجل بعزتك وجلالك لا أبرح أغوي بني آدم |
| ٨٢    | إن أحب أسمائكم إلى الله                                   |
| ١٠٠   | إن أحبكم إلي وأقربكم مني مجلساً                           |
| 410   | إن أخوف ما أخاف على أمتي الرياء والشهوة الخفية            |
| 444   | إن أخوف ما أخاف على أمتي الهوى                            |
| ***   | إن أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر                        |
| ٨١    | ن أزواج النبي ﷺ كن يراجعنه                                |

| 175               | أن أعرابياً حذب رواد النبي ﷺ                                     |
|-------------------|------------------------------------------------------------------|
| 717               | إن أغبط الناس عندي لمؤمن خفيف                                    |
| 307               | إن الله إذا أحب عبد ابتلاه                                       |
| ۲۸                | إن الله جعل رزقي تحت ظل رمحي                                     |
| 213               | إن .لله حرم النار على من قال لا إله إلا الله                     |
| 119               | إن الله رفيق يحب الرفق                                           |
| 337               | إن الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم                               |
| ٧٤                | إن الله ليرضىٰ عن العبد يأكل الأكلة                              |
| 441               | إن الله عز وجل وكل بعبده المؤمن ملكين                            |
| ٥٠                | إن الله عز وجل يباهي بالحاج الملائكة                             |
| 149               | إن الله يحب الرفق في الأمركله                                    |
| 717               | إن الله ي.حب العبد التقي الغني                                   |
| 777               | إن الله يحب المؤمن المفتتن التواب                                |
| ٤٠٦               | إن الله يدني المؤمن فيضع عليه كنفه                               |
| 818               | إن الله عز وجل يستخله ﴿ رَجَلًا مِن أُمْتِي عَلَى رؤوس الخلائق ﴿ |
| 14.               | إن الله ىغضب إذا مدح الفاسق                                      |
| 441               | إن الله يقبل توبة العبد مالم يغرغر                               |
| ۲.۷               | إن بدلاء أمتي لمٍ يدخلوا الجنة بعبادة                            |
| YOA               | أن سجعل لله ندأ وهو خلقك ـ أي الذنب أتبر ـ                       |
| ٥٤                | ان تصاق وانت صحبح شحيح                                           |
| **                | أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك ـ الإحسان ـ     |
| 111               | إن الجيران ثلاثة                                                 |
| 19.               | إن الحسد يأكل الحسنات                                            |
| ٤٠٧               | إن حياتها أمثال أعنال البخث                                      |
| 178               |                                                                  |
|                   | إن دماءكم وأموالكم وأعراضكم حرام عليكم                           |
| ١٨                | إن الذي يعلم الناس الخير تستغفر له كل دابة                       |
| 113               | إن الذي يعلم الناس الخير تستغفر له كل دابة                       |
| 113               | إن الذي يعلم الناس الخير تستغفر له كل دابة                       |
| 113<br>713<br>317 | إن الذي يعلم الناس الخير تستغفر له كل دابة                       |
| 113               | إن الذي يعلم الناس الخير تستغفر له كل دابة                       |

| ۱۷. | ن شر الناس ذو الوجهين                          |
|-----|------------------------------------------------|
| ٤٤  | ، الصدقة لتطفىء غضب الرب                       |
| ۱۳۳ | ن عباد الله ليسوا بالمتنعمين                   |
| ۲۰۶ | ، العبد إذا وضع في قبره وتولىٰ عنه أصحابه      |
| 779 | ، العبد ليحرم الرزق بالذنب يصيبه               |
| ۱۷۱ | ن العبد ليتكلم بالكلمة يزل بها                 |
| ٤٠٥ | ن العرق يأخذ النس يوم القيامة على قدر أعمالهم  |
| 141 | ن الغضب من الشيطان أ                           |
| ٤٠٩ | ن في الجنة لخيمة من درة مجوفة                  |
| 79  | ن فيّ الليل لساعة لا يوافقها عبد               |
| 371 | ن فيّ المعاريض مندوحة عن الكذب                 |
| ۱۸۷ | ن فيُّك خلقين يحبهما الله ورسوله الحلم والأناة |
| ٥٣  | ، القرآن يلقىٰ صاحبه يوم القيامة               |
| 77  | ن قراءة الرجل آخر الليل محضورة                 |
| 140 | ن كان مي أخيك ما تقول فقد اغتبته               |
| 797 | ن كل ما يصاب به المسلم كل ما يصاب به المسلم    |
| 0 4 | ن لله عز وجل أهلين من الناس وأهل القرآن        |
| 113 | ن لله عز وجل ماثة رحمة                         |
| 410 | ن لله مملائكة ترعد فرائصهم من • خافته          |
| 177 | ن لنفسِك عليك حقاً لنفسِك عليك حقاً            |
| 19  | ن مثل ما بعثني الله به من الهدى والعلم         |
| ۱۸  | ن الملائكة لتضع أجنحتها                        |
| 414 | ن الملائكة يرفعون عمل العبد فيكثرونه           |
| ۸۳  | ن من أشر الناس عند اللهِ منزلة                 |
| ۲۷۰ | ن المؤمن إذا أذنب ذنبـاً                       |
| ۲۹۳ | ن المؤمن إذا حضره الموت بشر                    |
| 140 | ن الناس إذا رأوا المنكر فلم يغيروه             |
| ۳٤٠ | ن النبي ﷺ كان يبيع نخل بني النصير              |
| ۲۰٦ | نا أعرفُكم بالله وأشدَّكم له خشية              |
| ۱۷۳ | نا حاملوك على ولد الناقة                       |
| ۲۰۲ | نا عند ظن عبدی ہی                              |

| 4.4        | أنا عند ظن عبدي بي فليظن ظان ما شاء                      |
|------------|----------------------------------------------------------|
| ٥٧         | أنا مع عبدي ما ذكرنّي                                    |
| 777        | الأنبياء ثم الصالحون ـ أي الناس أشد بلاء ـ               |
| 777        | أنتم شهداء الله في الأرض                                 |
| 101        | انشقاق القمر ـ معجزاته ﷺ بين الشقاق القمر ـ معجزاته الله |
| 3 PY       | انظروا إلى من هو أسفل منكم                               |
| Y . V .    | انظروا إلى من هو دونكم                                   |
| 45.        | أنفق يا بلال لا تخشِ من ذي العرش إقلالًا                 |
| 777        | إنكم لتعملون أعمالًا هي أدق في أعينكم من الشعر           |
| 410        | إنما الأعمال البنيات                                     |
| ***        | إنما الصبر عند الصدمة الأولى                             |
| 4.4        | إنما العالم الذي لا يقنط الناس من رحمة الله              |
|            | إنما العلم بالتعلم والحلم بالتحلم                        |
|            | إنما مثلي ومثل الدنيا كراكب                              |
| 144        | إنم مثلي ومثل الدنيا كمثل قوم سلكوا مغازة                |
| ***        | إنما مثلي ومثل ما بعثني الله به                          |
| ۱۷۳        | إنه لا يدخل الجنة عجوز                                   |
| 707        | إنه ليغان على قلبي فاستغفر الله                          |
| 77         | إنها آخر ساعة بعد العصر _ ساعة الإجابة يوم الجمعة        |
| 44         | إنها الهتني عن صلاتي آنفاً                               |
| 1.1        | إنها كانت تغشانا في أيام خديجة                           |
| 41         | إنها ما بين أن يجلس الإمام ـ ساعة الإجابة يوم الجمعة ـ   |
| <b>TAT</b> | إني أحبك ـ لمعاذ بن جبل ـ فقل اللهم أعني على ذكرك وشكرك  |
| 727        | إني أوعك كما يوعك رجلان منكم                             |
| 1.1        | أوثق عرى الإيمان أن تحب في الله                          |
| 8.2        | أوحي إلي أنكم تفتنون في قبوركم                           |
| 211        | أو غير ذلك يا عائشة إن الله عز وجل خلق للجنة أهلًا       |
| 8 • 9      | أول زمرة يدخلون الجنة على صورة القمر                     |
| 70         | أي صلاة الليل أفضل                                       |
| 411        | إياك ومجالسة الأغنياء                                    |
| 1.5        | إياكم والظن فإن الظن أكذب الأحاديث                       |

| 178          | إياكم والغيبة فإن الغيبة أشد من الزنا                                           |  |  |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| ۱۷۰          | إياكم والفحش فإن الله لا يحب الفحش                                              |  |  |
| ٤٤           | أيكم مال وارثه أحب إليه                                                         |  |  |
| 144          | أيما وال مات غاشاً لرعيته                                                       |  |  |
| 170          | أيها الناس إنكم تقرؤون ـ يا أيها الذين آمنوا عليكم أنفسكم ـ                     |  |  |
| 7.0          | أيها الناس أجملوا في الطلب                                                      |  |  |
|              | حرف الباء                                                                       |  |  |
| ٧٣           | بركة الطعام الوضوء قبله                                                         |  |  |
| ٥٤           | بْقَى كلها إِلَّا كَتَّفُها ۗ                                                   |  |  |
| <b>Y T A</b> | . ي                                                                             |  |  |
|              | حرف التاء                                                                       |  |  |
|              | ·                                                                               |  |  |
| ۲۰۸          | تجافوا عن ذنوب السخي                                                            |  |  |
| 77           | التحدث بالنعم شكر                                                               |  |  |
| 137          | تداوىٰ رسول الله ﷺ وأمر بالتداوي 🗼                                              |  |  |
| ٤٤           | تصدقوا فإن الصدقة فكاككم من النار                                               |  |  |
| 191          | تعوذوا بالله منٍ جهد البلاءِ                                                    |  |  |
| ٨٦           | تغدوا خماصاً وتروح بطاناً                                                       |  |  |
|              | تفكروا في آيات الله                                                             |  |  |
| 101          | تفل في عين علي ـ في معجزاته ـ ﷺ                                                 |  |  |
| ١            | تقوى الله وحسن الخلق ـ أكثر ما يدخل الناس الجنة ـ                               |  |  |
| 777          | تلك عاجل بشرى المؤمن                                                            |  |  |
| 727          | توضاً ﷺ من مزادة مشتركة                                                         |  |  |
|              | حرف الثاء                                                                       |  |  |
| ۱۷۰          | ثكلتك أمك يا معاذ                                                               |  |  |
| 191          | تلاث لا ينجو منهن أحد الظن والطيرة والحسد                                       |  |  |
|              | نارف ر پیمبورسهان عدالت واکسیزه واقعیده<br>ثلاث منجیات وثلاث مهلکات ۲۰۶ ـ ۲۱۱ ـ |  |  |
|              |                                                                                 |  |  |

# حرف الجيم

| ۲•۸ | الجنة دار الأسخياء البينة دار الأسخياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| ٤٠٩ | جنتان من فضة آنيتهما وما فيهما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |  |
| 377 | جهد من مقل إلى فقير في السر_أي الصدقة أفضل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |
| 111 | الجيران ثلاثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |
|     | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |
|     | حرف الحاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |
| ۲۷۸ | حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |  |
| 191 | الحاسد عدو نعمتي المسام |  |  |
| 444 | حبب إلى رسول الله النساء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| ٠٠/ | حقت مجنتي للمتحابين فيً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |
| 44  | الحلال بين والحرام بين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |
| 70  | الحمد لله الذي أطعمنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |  |
| 64  | الحمد لله الذي أحيانا بعد أن أماتنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |
| 101 | حسن الجزع إليه ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |
|     | حرف الخاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |
| 189 | خدمت رسول الله ﷺ عشر سنين فما قال لي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |
| ۲۱, | خصلتان لا تجتمعان في مؤمن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |
| 787 | خير القرون قرني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |
| ٥٢  | خيركم من تعلم القرآن وعلمه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |
| ۳٤٩ | خير الناس من طال عمره وحسن عمله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |
|     | حرف الدال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |
| 19. | دب إليكم داء الأمم قبلكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| 777 | دخلت على رسول الله ﷺ وهو مضطجع على حصير وإذا الحصير قد أثر في جنبه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |
| 41  | دع ما يريبك إلى ما لا يريبك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |  |
| 189 | دعا ﷺ للقصاص من نفسه في القصاص عن نفسه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |
| r•1 | دعوة المرء المسلم لأخيه بظهر الغيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |

| 197 | الدنيا سجن المؤمن                                                                                                                                                                                                       |  |  |  |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| 197 | الدنيا ملعونة ملعون ما فيها                                                                                                                                                                                             |  |  |  |
| YOV | المدواوين عند الله ثلاثة                                                                                                                                                                                                |  |  |  |
| ٧٨  | دينار أنفقته في سبيل الله                                                                                                                                                                                               |  |  |  |
|     | حرف الذال                                                                                                                                                                                                               |  |  |  |
| 140 | ذكرك أخاك بما يكره ـ الغيبة ـ                                                                                                                                                                                           |  |  |  |
|     | حرف الراء                                                                                                                                                                                                               |  |  |  |
| 17. | رجعنا من الجهاد الأصغر                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |
| 114 | رجل يجاهد بنفسه وماله ـ أي الناس خير ـ                                                                                                                                                                                  |  |  |  |
| 111 | الرحم معلقة بالعرش تقول:                                                                                                                                                                                                |  |  |  |
| 101 | رد 攤 عين قتادة بين قتادة ين قتادة ين بين بين بين بين بين بين بين بين بين |  |  |  |
| 777 | ردوا السائل ولو بظلف محرق                                                                                                                                                                                               |  |  |  |
| 101 | رمیٰ ﷺ بحصیات یسیرة _ في معجزاته                                                                                                                                                                                        |  |  |  |
|     | حرف الزاي                                                                                                                                                                                                               |  |  |  |
| ۱۷۳ | زوجك الذي في عينيه بياض                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |
| 499 | زوروا القبور فإنَّها تذكركم الأخرة                                                                                                                                                                                      |  |  |  |
|     | حرف السين                                                                                                                                                                                                               |  |  |  |
| ۸۱  | سابق النبي ﷺ عائشة                                                                                                                                                                                                      |  |  |  |
| 497 | سبحان الله لا تطيقه ولا تستطيعه فهلا قلت اللهم آتنا في الدنيا حسنة                                                                                                                                                      |  |  |  |
| 1   | سبعة يظلهم الله في ظله                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |
| ٤٠٣ | سددوا وقاربوا وأبشروا                                                                                                                                                                                                   |  |  |  |
| 494 | سل الله العفو والعافية ـ أي الدعاء أفضل ـ                                                                                                                                                                               |  |  |  |
| ٥٨  | سلوا الله من فضله                                                                                                                                                                                                       |  |  |  |
|     | حرف الصاد                                                                                                                                                                                                               |  |  |  |
| 777 | الصبر ثلاثة: صبر على المصيبة                                                                                                                                                                                            |  |  |  |

| 777          | الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد    |  |  |
|--------------|-------------------------------------------|--|--|
| 189          | صفته في التوراة محمد رسول الله            |  |  |
| ٧.           | صلوا من الليل صلوا أربعاً                 |  |  |
| <b>YVY</b> . | الصوم لي وأنا أجزي به ٤٦ ٤٦ -             |  |  |
|              | حرف الضاد                                 |  |  |
|              | عرف العباد                                |  |  |
| 11.          | ضع يدك على الذي تألم من جسدك وقل          |  |  |
|              | حرف الطاء                                 |  |  |
| ٨٥           | طلب الحلال جهاد                           |  |  |
| 14           | طلب العلم فريضة على كل مسلمي              |  |  |
| 414          | طريع لمن هدي إلى الإسلام وكان عيشه كفافاً |  |  |
| 414          | طويي له عصفور من عصافير الجنة             |  |  |
|              | حرف العين                                 |  |  |
| 101          | العجلة من الشيطان                         |  |  |
| 113          | علم عبدي أن له رباً يغفر                  |  |  |
| <b>V</b> 4   | عليك بذأت الدين عليك بذأت الدين           |  |  |
| <b>Y•</b> A  | عليكم باصطناع المعروف                     |  |  |
| 477          | عليكم بالصدق فإن الصدق يهدي إلى البر      |  |  |
| ٦٨           | عليكم بقيام الليل عليكم بقيام الليل       |  |  |
| ۳٠٩          | عينان لا تمسهما النار                     |  |  |
|              | حرف الغين                                 |  |  |
| 40           | الغسل يوم الجمعة واجب                     |  |  |
| AY           | غير ﷺ أسماء جماعة من الصحابة              |  |  |
| حرف الفاء    |                                           |  |  |
| ۱۷           | فضل العالم على العابد كفضل القمر          |  |  |

| ۱۷    | فصل العالم على العابد كفضلي                                                                                                 |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٥    | فضل قراءة ألسر على قراوة العلانية                                                                                           |
|       | حرف القاف                                                                                                                   |
|       |                                                                                                                             |
| 141   | قالت النار أوثرت بالمتكبرين                                                                                                 |
| 141   | قام ﷺ حتى تفطرت قدماه                                                                                                       |
|       | قام ﷺ ليلة بآية يرددها إن تعذبهم فإنهم عبادك                                                                                |
| ٠٣    | القبر روضة مِن رياض الجنة                                                                                                   |
| 1 • 0 | قد أفلح من أسلم وكان رزقه كفافأ                                                                                             |
| 37    | قرأ زرارة بن أوفىٰ في صلاته ـ فإذا نقر في الناقور ـ                                                                         |
| 3 81  | القرآن غنیٰ لا فقر بعده                                                                                                     |
| 44    | قصروا الأمل وأثبتوا آجالكم                                                                                                  |
| ٨١    | قل ومن يعص الله ورسوله ـ في إنكاره على خطيب ـ                                                                               |
| * * * | قمت على باب الجنة فإذا عامة من يدخلها الفقراء                                                                               |
| 1.0   | القناعة مال لا ينفذ                                                                                                         |
| 141   | قولوا هكذا                                                                                                                  |
|       | حرف الكاف                                                                                                                   |
|       |                                                                                                                             |
| 13    | كان ﷺ أجود ما يكون في رمضان 🗼                                                                                               |
| 1 • 9 | كان ﷺ أجود الناس                                                                                                            |
| 18    | كان ﷺ أحب الطعام إليه اللحم                                                                                                 |
| 12    | كان ﷺ أحب الطعام إليه من البقول الدباء                                                                                      |
| 13    | كان ﷺ أحب الطعام إليه من التمر العجوة                                                                                       |
| 12    | كان ﷺ أحب الطعام إليه من الصبغ الخل                                                                                         |
| 12    | كان ﷺ أحب الطعام إليه من الشاة الكتف                                                                                        |
| 13    | كان ﷺ أحلم الناس                                                                                                            |
| 78    | كان ﷺ إذا أراد أن ينام توضأ                                                                                                 |
| 31    | كان ﷺ إذا أوىٰ إلى فراشه ـ في قراءة المعوذتين ـ                                                                             |
| 70    | كان ﷺ إذا أوي إلى فراشه قال الحمد لله الذي أطعمنا 🔍 والله الله الله الله الله المحمد الله الله الله الله الله الله الله الل |
| ٤٧    | كان ﷺ إذا دخل العشر الأخير                                                                                                  |

| 70          | إذا قام إلى التهجد قرأ العشر آيات من أواخر أل عمران                                                              | 瓣   | کان |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-----|
| 10.         | أزهر اللون                                                                                                       | 灩   | کان |
| 131         | أسخىٰ الناس                                                                                                      | 恶   | کان |
| 10.         | أشجع الناس                                                                                                       | 灩   | کان |
| 184         | أشد حياء من العذراء                                                                                              | 粪   | کان |
| ١٥٠         | أصدق الناس لهجة وأوفاهم ذمة                                                                                      | 7:5 | کان |
| 131         | اعف الناس أحد الله الله الله الله الله الله الله الل                                                             | 鴵   | کان |
| 131         | خلقه القرآن                                                                                                      | 鑑   | کان |
| ١٥٠         | رجل الشعر ليس بالسبط                                                                                             | 瓣   | کان |
| 189         | طويل الصمت أن المسمت المسلم  | 类   | کان |
| 101         | كفه ألين من الحرير                                                                                               | *   | کان |
| 184         | لا يأكل الصدقة                                                                                                   | 鴵   | کان |
| 184         | لا يأكلَ متكئاًلا يأكلَ متكئاً                                                                                   | 鴵   | کان |
| 184         | لا يجدُ من الدقل ما يملأ بطنه                                                                                    | 鴵   | کان |
| 181         | لا يجفو على أحد                                                                                                  | 鴵   | کان |
| 184         | لا يمضى علَّيه وقت في غير عمل لله                                                                                | 繿   | کان |
| 17          | لا ينام حّتى يقرأ ـ السَّجدة وتباركَ ـ                                                                           | 纖   | کان |
| ١٥٠         | لا يواجه أُحَداً بما يكره                                                                                        | 瓣   | کان |
| 10.         | واسع الجبهةواسع الجبهة                                                                                           | 瓣   | کان |
| 187         | يأكل ما حضر                                                                                                      | *   | کان |
| 129         | يبدأ من لقيه بالسلام                                                                                             | 瓣   | کان |
| ٧٤          | يتنفس نمي شربه ثلاثاً                                                                                            | 磛   | کان |
| 129         | يجلس حيث انتهيٰ به المجلس                                                                                        | 瓣   | کان |
| 184         | يجيب دعوة المملوك                                                                                                | 鴵   | کان |
| 131         | يحب الطيب ويكره الريح الخبيثة                                                                                    | 遊   | کان |
| ٧٤٧         | يخصف النعل ويرقع الثوب                                                                                           | 瓣   | کان |
| ٧٤٧         | يردف خلفه ألم المراجعة |     |     |
| ۸٤۸         | يركب تارة بعيراً وتارة بغلة وتارة حماراً                                                                         | 瓣   | کان |
| ۲٤٦         | يرقي بعد زوال المرض                                                                                              |     |     |
| <b>*1</b> V |                                                                                                                  |     |     |

| 184  | كان ﷺ يضحك من غير قهقهة                                                       |
|------|-------------------------------------------------------------------------------|
| 188  | كان ﷺ يعصب على بطنه الحجر                                                     |
| 10.  | كان ﷺ يعفو مع القدرة                                                          |
| 124  | كان ﷺ يعود المرضىٰ                                                            |
| 184  | كان ﷺ يقبل معذرة المعتذر                                                      |
| 127  | كان ﷺ يقبل الهدية يأكل منها ين الله عنه الله الله الله الله الله الله الله ال |
| 184  | كان ﷺ يكرم أهل الفضل ويتألف أهل الشرف                                         |
| 184  | كان ﷺ يلبس ما وجد 🗼                                                           |
| 221  | كان يمر بنا الهلال ثم الهلال ثم الهلال                                        |
| 184  | كان ﷺ يمزح ولا يقوِل إلا حِقاً                                                |
| 184  | كان ﷺ يمشّي راجلًا وحافياً 🗼                                                  |
| 184  | كان ﷺ يمشيُّ وحده                                                             |
| 240  | كانت الأمة من أهل المدينة لتأخذ بيد رسول الله                                 |
| YOA  | الكبائر الإشراك بالله وعقون الوالدين                                          |
| ۸۲   | كره ﷺ بعض الأسماء                                                             |
| 14.  | كف عليك هذا _ اللسان                                                          |
| 144  | كفارة من اغتيب أن يستغفر له                                                   |
| 774  | كل أمتي معافىٰ إلا المجاهربن                                                  |
| ۲۳۳  | كل نفقة مؤمن في غير معصية                                                     |
| 444  | كُنَّ فِي الدُّنيا كَأَنْكُ عَابِر سبيل                                       |
| 1.0  | كنا إذا احمرت الحلق واشتد البأس                                               |
|      | کوی ﷺ أسعد بن زرارة                                                           |
|      | الكيس مـن دان نفسه وعمل لما بعد الموت                                         |
| ٤٠٥  | كيف أنتم وصاحب الصور قد حنى جبهته                                             |
| 444  | كيف تجدك                                                                      |
| ٣٨٨  | كيف كان ذكر صاحبكم للموت                                                      |
|      | حرف اللام                                                                     |
| 48.  | لا ألفين أحدكم يجيء يوم القيامة على رقبته بعير                                |
| 3 PT | لا إله إلا الله إن للموت لسكرات                                               |

| 19.         |   |   |    |   |       |      |     |      |   |       |       |     |   |     |      | . 1 | دو   | باس        | تح         | رلا  | وا و | طع   | تقا  | ولا       | سوا          | اغض   | لا تب |
|-------------|---|---|----|---|-------|------|-----|------|---|-------|-------|-----|---|-----|------|-----|------|------------|------------|------|------|------|------|-----------|--------------|-------|-------|
| 277         |   |   |    |   |       |      |     |      |   |       |       |     |   |     |      |     |      |            |            |      | کم   | حد   | ا با | نال       | الما         | ال    | لا تز |
| ٥٠٤         |   |   |    |   |       |      |     |      |   | <br>  |       |     |   |     |      | بع  | ار   | عن         | ل          | لس   | ن ي  | حتر  | بد   | با ء      | قده          | ول    | لا تز |
| <b>79</b> A |   |   |    |   |       |      |     |      |   |       |       |     |   | - 4 |      | _   |      |            |            |      |      |      |      |           |              |       | لا ت  |
| ۲۷۰.        |   |   |    |   |       |      |     |      |   |       |       |     |   |     |      |     |      |            |            |      |      |      |      |           |              |       | لا تغ |
| 400         |   |   |    |   |       |      |     |      |   | <br>  |       |     |   |     | -    | ان  |      | ; _        | وله        | رس   | . و  | الله | ب    | یہ        | فإنه         | عنه   | لا تد |
| ٧١          |   |   |    |   |       |      |     |      |   |       |       |     |   | •   | که   | تر  | ثم   | بل         | الل        | وم   | ية   | کان  | ان آ | فلا       | ىثل          | کن ،  | لا تك |
| 197         |   |   |    |   |       |      |     |      |   |       |       |     |   |     |      |     |      |            |            |      |      |      |      |           |              |       | لا ح  |
| 177         |   |   |    |   |       |      |     |      |   | . •   |       |     |   |     |      |     |      |            |            |      |      |      | بتل  | ر ت       | ة وا         | ىباني | لا ر• |
| ٤٨          |   |   |    |   |       |      |     |      |   |       |       |     |   |     |      | ه.  | کا   | .هر        | الد        | بام  | •    | من   | ر -  | أفط       | Y,           | ام و  | لاح   |
| 777         |   |   |    |   |       |      |     |      |   |       | <br>  |     |   |     | نار  | شغة | اب   | مع         | رة         | کبی  | K    | ر و  | سرا  | 1 6       | ة ب          | غير   | لا م  |
| 118         | , |   |    |   |       |      |     |      |   |       |       |     |   |     |      |     |      | Ţ          |            |      |      |      |      | -         | -            |       | لا م  |
| ۲۱.         |   |   |    |   |       |      |     |      |   |       |       |     |   | ĺ.  | أبد  | بد  | ٤.   | لب         | ي ة        | ، فم | باز  | لإيد | وا   | شح        | ع ال         | فتما  | لايج  |
| ٥٧          |   |   |    |   |       |      |     |      |   |       |       |     |   |     |      |     | الله | ن          | کرو<br>کرو | يذ   | K    | Ĺ    | جل   | . ۲       | ّ قو         | ىلسر  | لا يج |
| ۱۰۸         |   |   |    |   | <br>  |      |     |      |   |       |       |     |   |     |      |     |      |            | منأ        | مؤ   | جر   | يه   | ان   | ِ<br>اِمن | م            | مل ا  | لا يم |
| 174         |   |   |    |   | <br>  |      |     |      |   |       |       |     |   |     |      |     |      |            |            |      | •    | رأة  | بام  | جل        | ن ر-         | فلود  | ر يخ  |
| 174         |   |   |    |   | <br>  |      |     |      |   |       |       |     |   |     |      |     |      |            |            |      |      | ت    | قتاء | منة       | ال           | خل    | ر يد  |
| 227         | _ | 4 | 41 |   | <br>  | <br> | . , |      |   |       | <br>_ | کبر | ن | A   | نرة  | ل د | ثقا  | <b>a</b> 4 | قلب        | ي    | ن ا  | کار  | من   | ىنة       | ال           | خل    | لا يد |
| 777         |   |   |    |   | <br>  |      |     | <br> |   |       | <br>  |     |   |     |      |     |      | نة         | بؤم        | ال   | أو   | من   | لمؤ  | ء با      | لبلا         | ال    | ا يزا |
| 17.         |   |   |    |   | <br>  |      |     |      |   |       |       |     |   |     |      | به  | قل   | نيم        | ـــــا     | ي ي  | متو  | ٦-   | ، حي | مان       | م إي         | تقير  | ر یہ  |
| 799         |   |   |    |   | <br>  |      |     | <br> |   |       |       |     |   |     |      |     |      | ٠,         | اسر        | ال   | کر   | يث   | Y    | من        | الله         | کر    | ا يث  |
| 0 4         |   |   |    |   |       | <br> |     | <br> |   |       |       |     |   |     |      |     |      |            | ن          | ترآ  | ال   | عیٰ  | بأو  | قل        | أدثه         | ذب    | ا يعا |
| 444         | , |   |    |   |       | <br> | • • |      |   | <br>٠ |       |     |   | 4   | إلا  | فير | ن -  | کار        | ןצ         | اء   | نف   | ن    | مؤم  | . لل      | الله         | فني   | ا يقا |
| 41          |   |   |    |   |       |      |     |      |   |       |       |     |   |     |      |     |      |            | ان         | فب   | Ė,   | وهو  | ي (  | اض        | الق          | نىي   | ( يقا |
| ٥٧          | • |   |    |   |       | <br> |     |      |   |       |       |     |   |     |      |     |      |            |            |      | نه   | ن اد | زوا  | بذك       | وم           | ىد ة  | ا يق  |
| 141         |   |   |    |   |       |      |     |      |   |       |       |     |   |     |      |     |      |            |            |      |      |      |      |           |              |       | ؛ يقر |
| 141         |   | • |    |   | <br>• |      |     |      |   |       | o a   |     |   |     |      |     |      |            |            |      |      |      |      |           |              |       | ا يقل |
| 797         | _ | ٣ | ۰١ | • |       |      |     |      | • |       |       |     |   |     | الله | ن ب | غار  | ن اا       | بسر        | یہ   | مو   | ١ و  | yl y | دک        | احا          | وتن   | ( يم  |
| 175         |   |   |    |   |       |      |     |      |   |       |       |     |   |     |      |     |      |            |            |      |      |      |      |           |              |       | ا يؤه |
| ١٨          |   |   | ٠  |   |       |      |     |      |   |       |       |     | ٠ |     |      |     |      |            |            |      | Ś    | جا   | ك ,  | له با     | <b>b</b> 1 , | ہدی   | ان ير |

| 111  | لئن كنت كعماً تقول فكأنهما تسفهم                  |
|------|---------------------------------------------------|
| ٨٠3  | لبنة من ذهب ولبنة من فضة ـ بناء الجنة ـ           |
| 170  | لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنكر                 |
| ٨٠3  | لتؤدن الحقوق إلى أهلها ِ                          |
| 410  | لقد خلفتم بالمدينة رجالًا ما قطعتم وادياً         |
| 444  | لقد رأيت رسول الله ﷺ يلتوي ما يجد دقلًا يملأ بطنه |
| 292  | لقنوا موتاكم لا إله إلا الله                      |
| ۲۲٦  | للسائل حق وإن جاء على فرس                         |
| 400  | لله أشد فرحاً بتوية عبده المؤمن                   |
| 188  | لم يشبع ﷺ من خبز بر                               |
| 10.  | لم يكن ﷺ بالطويل البائن                           |
| 113  | لما قضىٰ الله عز وجل الخلق كتب في كتاب            |
| 410  | لما كان ليلة أسري بي رأيت جبريل كالشن             |
| 48.  | لن يدخل أحداً منكم عمله الجنة                     |
| 4.4  | لن يغضب الله على مِن كان فيه مخافة                |
| 777  | له أجران أجر السو وأجر العلانية                   |
| 777  | لو أنكم توكلتم على الله حتى توكله                 |
| ۸۳   | ﻟﻮ ﺟﺎﺯ ﻟﺎﺣﺪ ﺃﻥ ﻳﺴﺠﺪ ﻟﺎﺣﺪ                          |
| 147  | لوكانت الدنيا تعدل عند الله جناح بعوضة            |
| 277  | ليس بكاذب من أصلح بين اثنين                       |
| ١٨٣  | ليس الشديد بالصرعة                                |
| ٥٨   | ليس شيء أكرم على الله من الدعاء                   |
| 3 P7 | ليس على أبيك كرب بعد اليوم                        |
| 144  | ليس المؤمن بالطعان واللعان                        |
| 117  | ليس الواصل بالمكافىء                              |
|      | حرف الميم                                         |
| 444  | ما اجتمعاً ـ الخوف والرجاء ـ في قلب عبد           |
| 179  | ما أخذ أحد يده ﷺ فأرسل يده حتى يوسلها الآخر       |
| 27   | ما أعطي أحد عطاء خيراً وأسع من الصبر              |
|      |                                                   |

| ٨٥  | ما أكل أحد طعاماً قط خيراً                                                                          |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 189 | ما انتقم رسول الله ﷺ لنفسه                                                                          |
| ٤٥  | ما بقي منها بقي كلها إلا كتفها                                                                      |
| 77  | ما بينَّ فراغ الإمام مَّن الخطبة ـ ساعة الإجابة                                                     |
| 174 | ما تركت في الناس بعدي فتنة أضرعلي الرجال                                                            |
| ۲0٠ | ما تقرب المتقربون إلى بمثل أداء ما افترضت عليهم                                                     |
| 440 | ما جاءك من هذا المالُّ وأنتُ غير مشـرف                                                              |
| ٥٧  | ما جلس قوم فتفرقوا على غير ذكر                                                                      |
| 77  | ما حق امرىء مسلم له شيء يوحي به                                                                     |
| 189 | ما خير رسول الله ﷺ بين تُسيئين إلّا اختار أيسرهما                                                   |
| 197 | ما الدنيا في الآخرة إلا كما يجعل أحدكم إصبعه                                                        |
| 414 | ما ذئبان جَائعان أرسلا في غنم                                                                       |
| 77  | ما سبقكم أبو بكر بكثرة صوم                                                                          |
| 4.4 | ما سئل ﷺ شيئاً قط فقال لا 🗽                                                                         |
| 444 | ما شبع آل محمد منذ قدم المدينة                                                                      |
| 189 | ماضرب ﷺ أحداً بيدهماضرب ﷺ                                                                           |
| 727 | ما ضل قوم قط بعد هدى إلا أوتوا الجدل                                                                |
| 7.7 | ما عال من اقتصد                                                                                     |
| ۳٦. | ما قضى الله المؤمن قضاءاً إلا كان خِيراً                                                            |
| ٧.  | ما كنا نشاء أن نرى رسول الله مصلياً                                                                 |
| 189 | ما لعن ﷺ امرأة ولا حادماً                                                                           |
| 144 | مالي للدنيا إنما مثلي ومِثل الدنيا                                                                  |
|     | ما ملأ ابن آدم وعاء شراً من بطن                                                                     |
| ٤٠٤ |                                                                                                     |
| 44  | ما من امرىء تحضره صلاة مكتوبة محمد الله المسامن المرىء تحضره على المسام المسام المسام المسام المسام |
| ۸۶۲ | ما من رجل يذنب ذنباً فيتوضأ                                                                         |
| ۲۲٦ | ما من رجل یکون له ساعة من اللیل یقولها                                                              |
| 1   | ما من شيء أثقل في ميزان المؤمن                                                                      |
| 113 | ما من عبد قال لا إله إلا الله                                                                       |
| 1.4 | ما من مسلمين التقيا                                                                                 |

| 777   |   |   |   |   |   |   |   |   | • | • |   | ٠ |   |   |   |   | • |   |   | • |   | • |    |    | , |    | ٠ |    |     |   |    | ,  |     |     |     |     |     | ۴. | L. |         | ال  | ب   | ڀ.  | م   | ; 4 |      | م   | ن •      | مر. | ما  |
|-------|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|----|---|----|---|----|-----|---|----|----|-----|-----|-----|-----|-----|----|----|---------|-----|-----|-----|-----|-----|------|-----|----------|-----|-----|
| 18.   |   | • |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   | • |    |    | • |    | • |    |     |   |    | į  | ير: | •   | سل  |     | 31  | ر  | ۳  | t,      | مز  | ĺ   | ليا | L.  | لي  | ، يا | ال  | ٔ و      | مر  | ما  |
| 119   | - | ٤ | ٥ |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | Í | نز | c  | • | Y, |   | نو | Ŀ   | ļ | ĺ. | بد | 2   | 4   | انڈ | اد  | j   | ما | ,  | ل       | ما  | ن   | . م | ij  | ببد | 0    | ت   | م.       | نق  | ما  |
| ۲۰۳   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • | ٠ |   |    |    |   |    |   |    |     |   |    |    |     | ,   | ij  | بد  | ىپ  | ,  | نه | 4       | ف   | لر' | ٠ ء | ų   | ىل  | ر ج  | ال  | ق        | وق  | ما  |
| 401   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |    |    |   |    |   |    | به  | > | -1 | į  | نو  | >   | . ر | افا | نو  | JL | ١, | لي      | ļ   | ب   | قر  | يڌ  | ي   | بد   | 2   | ال       | یز  | ما  |
| 777   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • | • | • |    |    |   |    |   |    |     |   |    | •  | Ļ   | ~   | نم  | 7   | ,   | ب  | ~~ | -<br>رم | ن , | مر  | ٠   | لم  | ~   | 31   | ب   | <u>.</u> | يم  | ما  |
| 371   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   | • |   |    |    | , | ۰  |   |    |     |   |    |    |     |     |     |     |     | •  | á  | اط      | رد  | J   | _   | ٢   | علم |      | ائر | الم      | ے ا | مثل |
| 108   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |   |    |   |    |     |   |    |    |     |     |     |     |     |    |    |         |     |     |     |     |     |      |     |          |     | مثل |
| 410   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |   |    |   |    |     |   |    |    |     |     |     |     |     |    |    |         |     |     |     |     |     |      |     |          |     | مثل |
| 101   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |   |    |   |    |     |   |    |    |     |     |     |     |     |    |    |         |     |     | خا  | ٠.  | دير | ر ر  | ىلى | , ء      | ر.  | الم |
| 454   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |   |    |   |    |     |   |    |    |     |     |     |     |     |    |    |         |     |     |     |     |     |      |     |          |     | الم |
| 3 PT  |   | • |   | • |   |   |   |   |   | ٠ | ٠ |   |   |   |   |   | , | • | ٠ |   | ٠ | ٠ |    | •  |   |    |   |    |     | ٠ |    |    | å   | ادا | 1   | ک   | ظ   | مة | -  | (م      | سلا | J١  | i,  | ىلە | م ا | اک   | حيا | ا -      | حب  | مر- |
| 1.0   |   | • | • | ٠ |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • | • |   |   |   |    |    |   |    |   |    |     |   |    |    |     | •   |     |     | 4   | لہ | ط  |         | K   | ٦   | ــا | •   | ١١. | خو   | ١,  | لم       |     | الم |
| 97    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |   |    |   |    |     |   |    |    |     |     |     |     | _   |    |    | _       |     |     |     |     |     | _    |     | _        |     | من  |
| 740   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | ٠ |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |   |    |   |    |     |   |    | •  | •   | •   | L   |     |     |    |    |         |     |     | _   |     |     |      |     |          | . ' | من  |
| 197   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |   |    |   |    |     |   |    | •  |     | •   |     |     |     |    |    | -       |     | _   |     |     |     |      |     |          |     | من  |
| 140   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |   |    |   |    |     |   |    |    |     |     |     |     |     |    |    |         |     |     |     |     |     |      |     |          |     | من  |
| 779   |   | • | • | ٠ | • | • | ٠ | • | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | • | • |   |   | • | ٠ | ٠ | ٠ |   | 4  | ىل | 1 | ز  | - | -  | ! . | ٦ | -  |    | نل  | •   |     |     |     |    |    |         |     |     |     |     |     |      |     |          |     | من  |
| ٧٠    | , |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |   |    |   |    |     |   | ٠  | ٠  |     |     |     |     |     |    |    |         |     |     |     |     | ø   |      |     |          |     | من  |
| 3 P Y |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | ٠ |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |   |    |   |    |     |   |    |    |     | •   |     |     |     |    |    |         |     |     |     |     |     |      |     |          |     | من  |
| ۳۲۹   |   | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | ٠ | • | ٠ | • | • |   | ٠ | ٠ | • | • |   |    | •  | ٠ | ٠  | • | ٠  |     | • | را | م  | 1   | يه  | عد  | 4   | bl  | C. | -  | , 1     | يا  | لان | 31  | به  | -0  | ,    | ۳   | •        | 1   | من  |
| ۱۷۸   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |   |    |   |    |     |   |    |    |     |     |     |     |     |    |    |         |     |     |     |     |     |      |     |          |     | من  |
| 88    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |   |    |   |    |     |   |    |    |     |     |     |     |     |    |    |         |     |     |     |     |     |      |     |          |     | من  |
| 77    | , |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |   |    |   |    |     | ۰ | ۰  | •  |     |     |     |     |     |    |    |         |     |     |     |     |     |      |     |          |     | من  |
| 77    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | ٠ |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |   |    |   |    |     | ۰ |    |    |     |     |     |     |     |    |    |         |     |     |     |     |     |      |     |          |     | من  |
| 440   | ٠ |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |   |    |   |    |     |   |    |    |     |     |     |     |     |    |    |         |     |     |     |     |     |      |     |          |     | من  |
| 14    | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |   |    |   |    |     |   |    |    |     |     |     |     |     |    |    |         |     |     |     |     |     |      |     |          |     | من  |
| 177   | • |   | • | • |   |   |   |   |   |   |   | ٠ |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |   |    |   |    |     |   |    |    |     | _   |     |     |     |    |    |         | •   |     |     |     |     |      |     |          |     | من  |
| 171   |   | • | • | • |   |   |   |   |   |   |   | ٠ |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |   |    |   |    |     | • |    |    | يه  |     |     |     |     |    |    |         |     |     |     | •   |     |      |     |          |     | من  |
| 1 7 6 |   | ٠ | ٠ | ۰ | ٠ | • | ٠ | ٠ | ٠ | • |   | • | ٠ | ٠ | • |   | • |   | ٠ | • | ٠ | ٠ |    |    | ٠ |    | ٠ | ٠  |     | • |    |    |     |     |     |     | بهه | •  | 4  | فو      | سا  | ٠,  | مر  | U   | وم  | ø    | ی   | ٠        | ٠,  | من  |

| 44       | من دعا لظالم بطولِ البقاء                  |
|----------|--------------------------------------------|
| 170      | من رأى منكم منكراً                         |
| 777      | من سأل وله مَا يغنيه                       |
| ۱۸       | من سلك طريقاً يلتمس فيه علماً              |
| 777      | من سن سنة سيئة                             |
| 711      | من سيدكم؟ قالوا جد بن قيس                  |
| 440      | من شرب في إناء من ذهب أو فضة               |
| 77       | من صلى بعد المغرب ست ركعات                 |
| **       | من صلیٰ رکعتین لا یحدث فیهما نفسه          |
| 77       | من صلى علي في يوم الجمعة ثمانين            |
| ٦.       | من صلى الفَجر في جُماعة                    |
| ۲۸۱      | من صمت نجا                                 |
| <b>Y</b> | من طال عمره وحسن عمله ـ من خير الناس ـ     |
| 113      | من عمل حسنِة فله عشر أمثالها               |
| 44.      | من عمل عملاً أشرك فيه غيري                 |
| ۸۸       | من غشنا فليس منا                           |
| 470      | من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا          |
| 77       | من قرأ سورة الواقعة كل يوم                 |
| 44       | من قرأها يوم الجمعة وقَي الفتنة ــ الكهف ـ |
| 178      | من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم جاره |
| 149      | من كانت عنه مظلمة لأخيه                    |
| ۳۸۷      | من كره لقاء الله كره الله لقاءه            |
| ۱۸۷      | من كظم غيظاً وهو قادر على أن ينفذه         |
| ۱۷۰      | من كف لسانه ستر الله عورته                 |
| 75       | من كل الليل أوتر رسول الله ﷺ               |
| ٤٧       | من لم يدع قول الزور والعمل به              |
| 24       | من لم یشکر الناس لم یشکر الله              |
| ۳۸۰      | من مقت نفسه في ذات الله                    |
| ٠,۲۲     | من الناس من يمرّ على الصراط كالبرق الخاطف  |
| ٧١       | من نام عن الوتر أو نسيه                    |

| من هم بحسنة فلم يعملها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| من وجد شيئاً من ذلك ـ الغضب ـ فليلصق خده بالأرض١٨٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| من يحرم الرفق يحِرم الخير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| من يرد الله به خيراً يصب منه ٢٧٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| من يضمن لي ما بين لحييه "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| منعتني وطأته صلاتي الليلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| منهم من يبقى في النار سبعة آلاف سنة ٢٦٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| المؤمن الذي يخالط الناس ويصبر ١١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| المؤمن يأكل في معي واحد ١٦٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| حرف النون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| حرت اللون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ناركم هذه ما يوقد بنو آدم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| نبع الماء من بين أصابعه ١٥١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| نزلت ـ تتجافی جنوبهم عن المضاجع ـ في أصحاب رسول الله ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| نزلت ـ ويؤثرون على أنفسهم ولوكان بهم خصاصة ـ في أبي طلحة ٢١٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| نصف الليل وقليل فاعله ـ أي صلاة الليل أفضل ـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| نهیٰ ﷺ أن يطرق الرجل أهله ليلًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| حرف الهاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| هل تضامون في القمر ليلة البدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| هل کنت تَدعو بشيء أو تسأله ۲۹۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| هلا بكراً تلاعبها وتلاعبك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| هم الذين لا يكتوون ولا يسترقون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| حرف الواو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| والذي نفسى بيده لا يؤمن عبد حتى يحب ١٦٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| والذي نفسي بيده لولم تذنبوا مسمي المسمود الله على المسمود الله المسمود |
| والله أو أن لي طلاع الأرض ذهباً عمر ـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| 111 | وأيما داء أدوأ من البخل                              |
|-----|------------------------------------------------------|
| 4.4 | وعزني وجلالي لا أجمع على عبدي خوفين                  |
| ۱۷۳ | وقف ﷺ لعائشة وهي تنظر إلى الحبشة                     |
| ٤٤  | وما يخرج أحد شيئاً من الصدقة                         |
| ۱۸۱ | ويلك قطُّعت عنق صاحبك ـ في المدح ـ                   |
|     | حرف الياء                                            |
| 490 | يا أحمد إن الله أرسلني إليك                          |
| ۹.  | يا أيها الناس إن الله طيب                            |
| 700 | يا أيها الناس توبوا إلى ربكم فإني أتوب               |
| ۱۷۳ | ـ د.<br>يا ذا الأذنين                                |
| ۲۱۲ | يا عائشة مايؤمنني أن يكون فيه عذاب قد عذب قوم بالريح |
| 131 | يا عباس ويا صفية ويا فاطمة إني لست أغنى عنكم         |
| 149 | يا عقبة الا اخبرك بافضل اخلاقً اهل الدنيا ۚ          |
| 131 | يا عم نفس تنجيها خير من إمارة لا تحصيها              |
| ٣٨  | يا عماه ألا أعطيك ألا أعلمك                          |
| 15. | يا فاطمة لا أغني عنك منِ الله شيئاً                  |
| 4.4 | يا قوم أسلموا فإن محمداً يعطي عطاء من لا يخشى الفقر  |
| 175 | يا محمد مر لي من مال الله                            |
| 178 | يا معشر من آمّن بلسانه ولم يدخل الإيدان قلبه         |
| 301 | يا مقلب القلوب ثبت قلوبنا                            |
| 777 | يحشر الجبارون والمتكبرون يوم القيامة                 |
| ٤٠٥ | يحشر الناس يوم القيامة على أرض بيضاء                 |
| 113 | يخرج من اننار من قال لا إله إلا الله                 |
| ٤٠٨ | يخلص المؤمنون يوم القيامة من النار                   |
| ۲۲٦ | اليد العليا خير من البد السفليٰ                      |
| 444 | يدخل فقراء المؤمنين الجنة قبل أغنيائهم               |
| ۲٠3 | يضرب جسر على جهنم                                    |
| 19. | يطلع عليكم من هذا الفج رجل من أهل الجنة              |
| ٤٠٥ | يعرض الناس يوم القيامة ثلاث عرضات                    |

| ٥٢  |  |  | • | • |   |      |   |  | , |      |         |         |   |   |     |    |   |    | •   |    |    | •  | ق  | رت  | وا | ţ   | قر      | ١,  | آز  | ٠   | ال  | ,  | _  | >  | ب   | له | ٠ | ناز | يا |
|-----|--|--|---|---|---|------|---|--|---|------|---------|---------|---|---|-----|----|---|----|-----|----|----|----|----|-----|----|-----|---------|-----|-----|-----|-----|----|----|----|-----|----|---|-----|----|
| 113 |  |  | , |   |   |      |   |  |   | <br> | <br>• • | <br>, , |   |   |     |    |   |    |     |    |    | نة |    | _   | ر  | مرا | ء       | ن   | مر  | _   | ج   | و- | بز | ٤  | ä   | ١  | ل | نو  | یا |
| ۳.0 |  |  |   |   |   | <br> |   |  |   |      |         |         | • | j | نار | J١ | J | ئ  | بہ  | ث  | بد | بہ | فا | نم  | ĕ  | دم  | ī       | یا  | نة  | باء | لقر | j  | رم | یو | نه  | 1  | ل | نو  | يا |
| 8.4 |  |  |   |   | • |      | • |  |   | <br> |         | <br>    |   |   |     |    |   |    |     |    |    | به | ف  | ے   | ف  | وا  | , ب     | يز  | >   | j   | ٠.  | ٠, | Ü  | ٠  | لقب | 31 | ل | نو  | يا |
| ٤٠٧ |  |  |   |   |   |      |   |  |   |      |         |         |   |   |     |    |   |    |     |    |    |    |    |     |    |     |         |     |     |     |     |    |    |    |     |    |   |     |    |
| 1.3 |  |  | • | • |   |      |   |  |   |      |         |         |   |   |     |    |   |    | ۴   | ٠, | ج  | -  | ي  | н   | ظ  | ,   | ۔<br>ين | , ب | بل  | ب   | _   | ۏ  | ٠, | جہ | J   | با | ٠ | زتو | يؤ |
| ٤٠٧ |  |  |   | • |   |      |   |  |   |      |         |         |   |   |     |    | • | (  | باء | ز• | J  | j  | JÍ | ن   | بو | به  |         | 4   | ئې  | ند  | بمة | یو | ۴  | 4  | جر  | ų  | ٠ | زتو | يؤ |
| 277 |  |  |   | • |   |      |   |  |   |      |         |         |   |   | يه  | ļ  | ل | جا | ٠,  | عز | ٥  | له | اد | نار | تأ | يە  | . ف     | مة  | نیا | ل   | م ا | ر. | į, | بد | لم  | با | 1 | زتو | يۈ |
| 144 |  |  |   |   |   |      |   |  |   |      |         |         |   |   |     |    |   |    |     |    |    |    |    |     |    |     |         |     |     |     |     |    |    |    |     |    |   |     |    |



## ثبت مراجع التحقيق

- ١ إتحاف السادة المتقين بشرح إحياء علوم الدين، الزبيدي، دار الفكر.
  - ٢ الإحسان بترتيب صحيح ، ابن حبان/ ابن بلبان ، مؤسسة الرسالة .
    - ٣ إحياء علوم الدين، الغزالي، دار المعرفة.
      - ٤ الأدب المفرد، البخارى، دار البشائر.
- الإصابة في تمييز الصحابة، ابن حجر العسقلاني، دار الكتب العلمية.
  - ٦ ـ تاريخ بغداد، الخطيب البغدادي، دار الفكر.
  - ٧ التاريخ الكبير، البخاري، دار الكتب العلمية.
  - ٨ الترغيب والترهيب، المنذري، دار إحياء التراث العربي.
- ٩ ـ تلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير، ابن حجر العسقلاني، دار المعرفة.
  - ١٠ ـ جامع الأصول في أحاديث الرسول، ابن الأثير، دار الفكر.
    - ١١ الجامع الصغير، السيوطي، دار الكتب العلمية.
    - ١٢ ـ حلية الأولياء، أبو نعيم الأصبهاني، دار الكتاب العربي.
  - ١/١٢ الدر المنثور في التفسير بالمأثور، السيوطي، دار الفكر.
    - ١٣ ـ ذم الدنيا، ابن أبي الدنيا، دار الكتب العلمية.
    - ١٤ الزهد والرقائق، ابن المبارك، دار الكتب العلمية.

- 10 ـ زوائد المسند، عبد الله بن أحمد بن حنبل، دار البشائر الإسلامية.
  - ١٦ ـ سنن ابن ماجه، ابن ماجه، المكتبة العلمية.
    - ١٧ ـ سنن أبي داود، أبو داود، دار الحديث.
  - ۱۸ ـ سنن الترمذي، الترمذي، دار إحياء التراث العربي.
    - ١٩ ـ سنن الدارمي، الدارمي، دار الدعوة.
    - ۲۰ ـ السنن الكبرى، البيهقى، دار الفكر.
    - ٢١ ـ سنن النسائي، النسائي، دار إحياء التراث.
    - ٢٧ ـ سير أعلام النبلاء، الذهبي، مؤسسة الرسالة.
      - ٢٣ ـ شرح السنة، البغوى، المكتب الإسلامي.
        - ۲٤ ـ الشكر، ابن أبي الدنيا، دار ابن كثير.
      - ٧٥ \_ صحيح البخاري، البخاري، دار ابن كثير.
        - ٢٦ ـ صحيح مسلم، مسلم، دار إحياء التراث.
- ٧٧ ـ طبقات الصوفية، أبو عبد الرحمن السلمي، دار الكتاب النفيس.
  - ۲۸ ـ الطبقات الكبرى، ابن سعد، دار صادر.
  - ٧٩ ـ عمل اليوم والليلة، ابن السني، دار الجيل.
  - ٣٠ ـ عمل اليوم والليلة، النسائي، مؤسسة الرسالة.
  - ٣١ ـ فتح الباري، ابن حجر العسقلاني، دار الفكر.
  - ٣٧ ـ الفردوس بمأثور الخطاب، الديلمي، دار الكتب العلمية.
    - ٣٣ ـ فيض القدير، المناوي، دار المعرفة.
    - ٣٤ ـ الكامل في ضعفاء الرجال، ابن عدى، دار الفكر.
  - ٣٠ ـ كشف الأستار عن زوائد البزار، الهيثمي، مؤسسة الرسالة.
  - ٣٦ ـ كشف الخفاء ومزيل الإلباس، العجلوني، دار الكتب العلمية.
    - ٣٧ ـ كنز العمال، الهندي، مؤسسة الرسالة.

- ۳۸ ـ لسان العرب، ابن منظور، دار صادر.
- ٣٩ ـ مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، الهيثمي، دار الكتب العلمية.
  - ٤ المستدرك، الحاكم، دار المعرفة.
  - ٤١ ـ مسند الطيالسي، الطيالسي، دار المعرفة.
  - ٤٢ ـ مسند أحمد بن حنبل، أحمد بن حنبل، دار صادر.
    - ٤٣ ـ مسند الشهاب، القضاعي مؤسسة الرسالة.
      - \$\$ المصنف، ابن أبي شيبة، الدار السلفية.
  - ٥٥ ـ المصنف، عبد الرزاق الصنعاني، المكتب الإسلامي.
    - ٤٦ ـ المقاصد الحسنة، السخاوي، دار الكتب العلمية.
- ٤٧ ـ موارد الظمآن إلى زوائد ابن حبان، الهيثمي، دار الكتب العلمية.
  - ٨٤ الموضوعات، ابن الجوزى، المكتبة السلفية.
    - ٤٩ ـ موطأ مالك، مالك، دار إحياء التراث.
      - ٥ الميزان، الذهبي، دار المعرفة.
    - ٥١ ـ نيل الأوطار، الشوكاني، دار الكتب العلمية.

## فهرس المواضيع

| -   | וע                                                |
|-----|---------------------------------------------------|
| ۱۳  | مقدمة المؤلف                                      |
| ۱۷  | كتاب المعلم وفضله وما يتعلق به                    |
| 14  | فصل في العلم الذي هو فرض `                        |
| 44  | فصل في علم أحوال القلب                            |
| 22  | فصل في تقسيم العلوم المحمودة                      |
| 4 £ | فصل في المناظرة الموضوعة بقصد المغالبة            |
| 40  | باب في آداب المعلم والمتعلم                       |
| ٧٧  | فصل في آفات العلم وبيان علماء السوء وعلماء الأخرة |
| ۳٠  | كتاب الطهارة وأسرارها والمصلاة وما يتعلق بها      |
| ٣١. | فصل في الخشوع في الصلاة                           |
| 30  | فصل في آداب تتعلق بصلاة الجمعة ويوم الجمعة        |
| ٣٧  | فصل في ذكر النوافل                                |
| ٣٨  | فصل في النهي عن التطوع في أوقات ثلاثة             |
| ٤٠  | كتاب الزكاة وأسرارها وما يتعلق بها                |
| 13  | فصل في دقائق الأداب الباطنة في الزكاة             |
| 23  | فصل في آداب القابضفصل في آداب القابض              |
| ٤٤  | فصل في صدقة التطوع وفضلها وآدابها                 |
| 13  | كتاب المصوم وأسراره ومهماته وما يتعلق به          |
| 13  | فصل في سنن الصوم                                  |
| ٤٧  | بيان أسرّار الصوم وآدابه                          |

| 29  | كتاب الحج وأسراره وفضائله ونحو ذلك                       |
|-----|----------------------------------------------------------|
| ۰٥  | نصل في الأداب الباطنة والإشارة إلى أسرار الحج            |
| 0 Y | كتاب آداب تلاوة القرآن الكريم وذكر فضله                  |
| ٥٣  | نصل في آداب التلاوة                                      |
| ٥٤  | نصلٌ في تحسين القراءة                                    |
| ٥٧  | كتاب الأذكار والدعوات وغيرها                             |
| ۸٥  | نصل في الأوراد وفضلها وتوزيع العبادات على مقادير الأوقات |
| ٥٩  | يان عدد أوراد الليل والنهار وترتيبها                     |
| 77  | كر أوراد الليل                                           |
| 11  | نصُل في اختلاف الأوراد باختلاف الأحوال                   |
| ٦٨  | باب في َّ قيام الليل وفضله                               |
| 7.7 | نصل في الأسباب الميسرة لقيام الليل                       |
| ٧١  | نصلٌ في بيان الليالي والأيام الفاضلة                     |
| ٧٣  | لربعُ الثَّاني من الكتَّاب وربُّع العادات، وفيه أبواب    |
| ٧٣  | باب في آداب الأكل والاجتماع عليه والضيافة ونحو ذلك       |
| ٧٤  | نصل فيما يزيد من الأداب بسبب الاجتماع والمشاركة في الأكل |
| ۷٥  | نصل في تقديم الطعام إلى الإخوان                          |
| ۷٥  | صل في عدم الدخول على القوم وهم يأكلون قصداً              |
| ۷٥  | هل في آداب الضيافة                                       |
| ۲۷  | صل في آداب إحضار الطعام                                  |
| ٧٨  | كتاب النكاح وآدابه وما يتعلق به                          |
| ٧٩  | صل في آفات النكاح                                        |
| ٧٩  | صل في صفات المرأة التي ينبغي التزوج بها                  |
| ۸٠  | همل في أداب المعاشرة وحقوق الزوجين                       |
| ۸٥  | كتاب آداب الكسب والمعاش                                  |
| ۸٥  | نصل في فضل الكسب والحث عليه                              |
| ۸۸  | نصل في المعاملة بالإحسان                                 |
| ۸۸  | لصل في شفقة التاجر على دينه فيما بخصه ويعم آخرته         |
| ۸٩  | كتاب الحلال والحرام                                      |
| ٩.  | همل في درجات الحلال والحرام                              |

| 41  | فصل في درجات الورع                                              |
|-----|-----------------------------------------------------------------|
|     | القسم الثالث من الكتاب في الحلال والحرام والبحث والسؤال والهجوم |
| 90  | والإهمال ومظانها                                                |
| 97  | فصل في أحوال الدخول على الأمراء والعمال الظلمة                  |
| 41  | فصل في الدخول على الأمراء الظلمة بعذر                           |
| ١   | كتاب آداب الصحبة والأخوة ومعاشرة الخلق ونحو ذلك                 |
| 1.1 | فصل في بيان الصفات المشروطة فيمن تختار صحبته                    |
| 1.5 | فصلٌ في بيان ما على الإنسان لأخيه من الحقوق                     |
| ۱۰۷ | فصل في آداب المعاشرة للخلق                                      |
| ۱۰۸ | فصل في حقوق المسلم والرحم والجوار والملك ونحو ذلك               |
| 111 | فصل في حقوق الأقارب والرحم                                      |
| 115 | باب العُزلة                                                     |
| 311 | فصُل في ذكر فوائد العزلة وغوائلها وكشف الحق في فضلها            |
| 117 | فصل في آفات العزلة                                              |
| 171 | كتاب آداب السفر                                                 |
| 177 | فصل في أقسام السفر                                              |
| 174 | فصل فيّما لا بدّ للمسافر منه                                    |
| 371 | كتاب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر                            |
| 371 | فصل في مراتب الإنكار وبعض ما ورد فيه                            |
| 170 | فصل في أركان مراتب الإنكار وشروط درجاته وآدابه ونحو ذلك         |
| 14. | فصل في صفات المحتسب                                             |
| 144 | باب في المنكرات المألوفة في العادات                             |
| ۱۳۲ | منكرات المساجد                                                  |
| 124 | منكرات الأسواق                                                  |
| 124 | منكرات الشوارع                                                  |
| 124 |                                                                 |
| 371 | منكرات الضيافة                                                  |
| 188 | المنكرات العامة                                                 |
| 18  | الفصل الثاني في أمر الأمراء والسلاطين بالمعروف ونهيهم عن المنكر |
| 124 | فصل في حكم السماع                                               |

| 187        | باب آداب المعيشة وأخلاق النبوة مستسمين المعيشة وأخلاق النبوة مستسمين  |
|------------|-----------------------------------------------------------------------|
| 101        | معجزاته ﷺ                                                             |
| 101        | باب شرح عجائب القلب وهو الأول من دربع المهلكات،                       |
| 101        | فصل في قبول القلب الهدى بفطرته                                        |
| 301        | فصلٌ فيُّ القلب وتقلبه                                                |
| 107        | كتاب رياضة النفس وتهذيب الخلق ومعالجة أمراض القلب                     |
| 101        | الفصل الأول في فضيلة حسن الخلق وذم سوء الخلق                          |
| ۸۵۱        | الفصل الثاني في بيان الطريق إلى تهذيب الأخلاق                         |
|            | الفصلُ الثالثُ فَي علامات مرضُ القلب وعودة إلى الصحة وبيان الطريق إلى |
| 109        | معرفة الإنسان عُيوب نفسه                                              |
| 171        | فصل في فائدة شهوات النفس                                              |
| 177        | بيان علامات حسن الخلق                                                 |
| 751        | فصل في رياضة الصبيان في أول النشىء                                    |
| ۱٦٧        | كتاب كسر الشهوتين: شهوة البطن، وشهوة الفرج                            |
| ۱۷۰        | كتاب آفات اللسان                                                      |
| ۱۷۱        | ذكر آفات الكلام                                                       |
| 177        | فصل في بيان الأسباب الباعثة على الغيبة وذكر علاجها                    |
| <b>Y</b> Y | فصل في الغيبة بالقلب                                                  |
| VV         | باب الأعذار المرخصة في الغيبة وكفارة الغيبة                           |
| AY         |                                                                       |
| ۱۸۳        | كتاب ذم الغضب والحقد والحسد                                           |
| ١٨٥        | نصل في بيان الأسباب المهيجة للغضب وذكر علاج الغضب                     |
| AV         | فصل في كظم الغيظ                                                      |
| AV         | فصل في الحلم                                                          |
| ۸۸         | فصل في العفو والرفق                                                   |
|            |                                                                       |
| 14.        | باب في الحقد والحسد                                                   |
| 198        | فصل في الحسد والأقران والأمثال والإخوة وبني العم                      |
| 197        | باب في ذم الدنيا                                                      |
| ۲۰۰        | فصل في بيان حقيقة الدنيا والمذموم منها والمحمود                       |

|              | باب في ذم البخل والحرص والطمع، وذم المال ومدحه، ومدح القناعة        |
|--------------|---------------------------------------------------------------------|
| <b>Y • Y</b> | والسخاء ونحو ذلك                                                    |
| 7.7          | بيان مدح المال                                                      |
| 4.0          | بيان ذم الحرص والطمع ومدح القناعة واليأس                            |
| 7.7          | بيان علاج الحرص والطمع والدواء الذي تكتسب به صفة القناعة            |
| Y•A          | فصل في القناعة لمن فقد المال                                        |
| 1 • 9        | حكايات الأسخياء                                                     |
| ۲۱۰          | فصل في البخل وذمه                                                   |
| *11          | ومن ّحكّايات الْبخلاء                                               |
| *1*          | فصل في فضل الإيثار وبيانه                                           |
| 717          | فصلٌ في حد البخل والسخاء                                            |
| 410          | كتاب ذم الجاه والرياء وعلاجهما وفضيلة الخمول ونحو ذلك               |
| Tiv          | فصل في الجاه والمال اللذين هما ركنا الدنيا                          |
| 717          | بيان علا جب الجاه                                                   |
| 111          | فصل في هلاك أكثر الخلق لإرضائهم الناس                               |
| ***          | القسم الثاني من الكتاب في بيان الرياء وحقيقته وأقسامه وذمه ونحو ذلك |
| 777          | فصل في درَجات الرياء                                                |
| 377          | بيان الريَّاء الخفي الذي هو أخفى من دبيب النمل                      |
| 777          | فصل في بيان ما يحبط العمل من الرياء وما لا يحبط                     |
| 777          | فصلٌ في دواء الرياء وطريقة معالجة القلب فيه                         |
| 779          | فصل في بيان الرخصة في قصد إظهار الطاعات                             |
| ۲۳۰          | فصلٌ في ترك الطاعات خُوفاً من الرياء                                |
| ۲۳۰          | فصل في بيان ما يصح من نشاط العبد بسبب رؤية الخلق وما لا يصح         |
| 777          | كتاب ذم الكبر والعجب وفيه فصلان                                     |
| 377          | فصل في درجات آفة الكبر في العلماء والعبّاد                          |
| 777          | بيان معالجة الكبر واكتساب التواضع                                   |
| 747          | الفصل الثاني في المجب                                               |
| 744          | فصل في علاج العجب                                                   |
| 727          | كتاب الغرور وأقسامه ودرجاته                                         |
| 727          | فصل في اغترار العلماء والعباد والمتصوفة والأغنياء                   |

| 40.            | الصنف الثالث: المتصوفون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|----------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 707            | الصنف الرابع: أرباب الأموال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 400            | كتاب التوبة وذكر شروطها وأركانها وما يتعلق بذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 707            | فصل في بيان أقسام الذنوبفصل المناوب ال |
| 47.            | فصل في كيفية توزع الدرجات في الأخرة على الحسنات والسيئات في الدنيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 777            | فصل في بيان ما تعظم به الصغائرً من الذُّنوبُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 377            | فصل في شروط التوبة الصحيحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 777            | بيان أقسام العباد في دوام التوبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>177</b>     | فصل في إتيان التاثب الحسنات لتمحو السيئات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <b>NFY</b>     | فصل في دواء التوبة وطريق علاج عقدة الإصرار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 777            | كتاب الصبر والشكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 277            | فصل في تقسيم الصبر إلى ضربين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 140            | النوع الثاني: الصبر على الطاعات والصبر على المعاصي والصبر على المصائب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| <b>YY</b> Y    | فصل في آداب الصبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 444            | ں ہے ۔.<br>فصل فی بیان دواء الصبر وما یستعان به علیه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 111            | الشطر الثاني من الكتابُ في الشكر وفضله وذكر النعم وأقسامها ونحو ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <b>YAY</b>     | فصل في الشُّكر بالقلب واللُّسان والجوارح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲۸۳            | فصل في أن فعل الشكر وترك الكفران لا يتم إلا بمعرفة ما يحبه الله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 777            | فصل في بيان النعم وحقيقتها وأقسامها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| YAY            | فصل في بيان كثرة نعم الله تعالى وتسلسلها وخروجها عن الحصر والإحصاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>Y A A Y</b> | فصل في نعمة صحة البدن فصل في نعمة صحة البدن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 191            | فصل في أنواع الأطعمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 790            | فصل في بيان اجتماع الصبر والشكر على وجه واحد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 191            | فصلٌ في اختلاف الناس هلّ الصبر أفضلٌ من الشكر أو بالعكس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۳              | كتاب الرجاء والخوف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۳٠۲            | فصل في فضيلة الرجاء فصل في فضيلة الرجاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 4.4            | الشطّر الثاني من الكتاب قي الخوف وحقيقته وبيان درجاته وغير ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 4.1            | فصل في أنَّ الخوف سوط آلله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲۰۸            | بيان أقسام الخوف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٣٠٨            | فصل في فضيلة الخوف والرجاء وما ينبغي أن يكون الغالب منهما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

| 411                                                    | فصل في بيان الدواء الذي يستجلب به الخوف                                  |
|--------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| 410                                                    | ذكر خوف الملائكة عليهم السلام                                            |
| 717                                                    | ذكر خوف الأنبياء عليهم السلام                                            |
| 717                                                    | ذكر خوف نبينا ﷺ ٰ ٰ                                                      |
| 414                                                    | ذكر خوف أصحابه رضى الله عنهم                                             |
| 414                                                    | ذكر خوف التابعين ومن بعدهم                                               |
| 44.                                                    | كتاب الزهد والفقر                                                        |
| **                                                     | الشطر الأول من الكتاب في الفقر                                           |
| 441                                                    | فصل في فضيلة الفقر وتفضيل الفقر على الغني                                |
| 377                                                    | فصل في آداب الفقير في فقره                                               |
| 440                                                    | بيان آدابه في قبول العطاء                                                |
| 777                                                    | فصل في بيان تحريم السؤال من غير ضرورة وآداب الفقير المضطر في السؤال      |
| 417                                                    | بيان أحوال السائلين                                                      |
|                                                        | الشطر الثاني من الكتاب وفيه بيان حقيقة الزهد وفضيلته وذكر درجاته وأقسامه |
| 444                                                    | ونحو ذلك                                                                 |
|                                                        |                                                                          |
| 44.                                                    | فَصَلَ فِي درجات الزهد وأقسامه                                           |
| 44.                                                    |                                                                          |
|                                                        | فُصلُ في درجات الزهد وأقسامه                                             |
| ۱۳۳                                                    | فصل في درجات الزهد وأقسامه                                               |
| 777 1<br>777 2                                         | فصلٌ في درجات الزهد وأقسامه                                              |
| 44.1<br>44.5<br>44.1                                   | فصل في درجات الزهد وأقسامه                                               |
| 777<br>777<br>777                                      | فصلٌ في درجات الزهد وأقسامه                                              |
| 771<br>772<br>771<br>777<br>777                        | فصل في درجات الزهد وأقسامه                                               |
| ****  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  *** | فصل في درجات الزهد وأقسامه                                               |
| ****  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  *** | فصل في درجات الزهد وأقسامه                                               |
| 771<br>772<br>771<br>777<br>777<br>777                 | فصل في درجات الزهد وأقسامه                                               |
| 771<br>772<br>771<br>777<br>777<br>777                 | فصل في درجات الزهد وأقسامه                                               |
| TT1 TT2 TT1 TTV TTA TET                                | فصل في درجات الزهد وأقسامه                                               |
| 777<br>772<br>777<br>777<br>778<br>787                 | فصل في درجات الزهد وأقسامه                                               |

| 404         | فصل ويتصور الرضى فيما يخالف الهوى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 117         | فصل في أن الدعاء لا يناقض الرضى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 317         | بيانٌ فيُ النية والإخلاص والصدق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 357         | الفصلُّ الأول في النية وحقيقتها وما يتعلق بذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 414         | الفصل الثاني في الإخلاص وفضيلته وحقيقته ودرجاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٣٧٠         | بيان حقيقة الْإِخْلاص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 271         | فصل في حكم العمل المشوب واستحقاق الثواب به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 777         | الفصّل الثالث في الصّدق وحقيقته وفضله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 272         | باب في المحاسبة والمراقبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <b>T</b> Y0 | المقام الأول: المشارطة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۳۷۷         | المقام الناني: المراقبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>4</b>    | المقام الثالث: المحاسبة بعد العمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۲۷۸         | المقام الرابع: معاقبة النفس على تقصيرها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 444         | المقام الخامس: المجاهدة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۳۸.         | المقام السادس: في معاتبة النفس وتوبيخها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>"</b> ለፕ | باب التفكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۳۸۳         | بيان مجاري الفكر وثمرته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 347         | فصل في التفكر في الله وألائه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۳۸۷         | فصل في ذكر الموت وما بعده وما يتعلق به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۳۸۸         | باب ما جاء في فضل ذكر الموت من الموت من الموت ال |
| 44.         | فصل في تفاوت الناس في طول الأمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 44 1        | فصل في ذكر شدة الموت وما يستحب من الأحوال عنده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 3 PT        | باب ذكر وفاة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم والخلفاء الراشدين رضي الله عنهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 497         | وفاة أبي بكر الصديق رضي الله عنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 797         | وفاة عمر بن الخظاب رضي الله عنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 441         | وفاة عثمان بن عفان رضي الله عنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 247         | وفاة علي بن أبي طالب رضي الله عنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|             | ذكر كلمات نقلت عن جماعة عند موتهم من الصحابة وغيرهم وذكر زيارة القبور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 297         | ونحو ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|             | فها فرحة ققال ورت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| 7 . 3 | فصل في ذكر القبر                                                         |
|-------|--------------------------------------------------------------------------|
| ٤٠٤   | فصل في أحوال الميت من وقت نفخة الصور إلى حين الاستقرار في الجنة أو النار |
| 1.3   | ذكر جهنم أعاذنا الله منهاذكر جهنم أعاذنا الله منها                       |
|       | نصل في محبة رسول الله ﷺ وتعظيم سنته                                      |
| ٤٠٨   | ذكر صفَّة الجنة، نسأل الله من فضله ﴿                                     |
| 113   | باب في سعة رحمة الله تعالى                                               |
| 244   | لفهرس                                                                    |